
SOBRE EL CONCEPTO DE «ORIENTACION EN EL TIEMPO» 
Dr. J. VILATÓ GÓMEZ 

Director del Instituto Psiquiátrico de San Baudilio (Barcelona) 
Miembro de la Real Academia de Medicina 

U N ir.dividuo capaz de conocer completamente su situación le consideramos 
bien orientado. 

Esta situación comprende su relación con el ambiente en que se halla 
y su relación con el momento en qu~ ocurren los hechos. 

Han sido llamadas esas relaciones, orientación en el espacio y orientación ( 
el tiempo, respectivamente. 

Acostúmbrase en Psiquiatria a explorar conjuntamente ambas orientacione~ 
por considerarla:;) en sus aspectos, psicológico y psiquiátrico, íntimamente ligadas 
entre sí y para algunos autores dependiente la orientación en el tiempo de la 
orientación espacial. 

Como nuestro objeto en el presente estudio es ocuparnos exclusivamente de 
la orientación en el tiempo, no entraremos en el examen de esas afinidades, aun­
que, desde luego. no consideramos aceptable e&a desviación. 

Por muy claro que nos parezca el concepto de orientación, cuando tratamos 
de definirle aparecen las dificultades; las ideas pierden precisión, los contornos 
se difuman y no. es dable expresarlo concretamente. Como en todos los conoci­
mientos análogos, que son elementales para el psiquismo, no llegamos a explicarlos 
nunca con justeza; sus definiciones son vagas e imprecisas. Pero particularmente 
en el concepto del tiempo, bajo su aspecto psiquiátrico, cuando de él se ha in­
tentado una explicación, se han hecho intervenir en ella ideas de carácter físico­
matemático y filosófico no adaptables a una psicología práctica, ya que son el 
producto de una especulación que dista mucho de convenir a la vida psíquica 
ordinaria y cotidiana. 

Orientarse en el tiempo, según el concepto pSiquiátrico corriente, no es más 
que poseer la noción del «tiempo geográfico» en que se vive; por ejemplo, saber 
«la hora que es», conocer «la parte del día en que estamos» o el «mes y la época 
del año que vivimos», o saber el enfermo, a partir de la fecha en que ingresó 
en el asilo, los días que lleva en él; cuestiones estas y otras más o menos seme­
jantes que se le proponen y que Siempre se refieren a esa sola clase de tiempo. 
Omito la exploración de la orientación en el tiempo empleada en la práctica 
corriente por ser conocida por todos. 

Pero con ese proceder no llegamos a conocer si el individuo examinado po­
see la noc.ión del tiempo que suponemos debiera tener normalmente. Porque d 
éste sabe la hora que es o en el mes en que se halla, por ejemplo, eso no de­
muestra que siente transcurrir eL tiempo o que se da cuenta de la época de un 
suceso ni que &abe distinguir lo actual de lo pretérito o de lo futuro. 

Es, pues, esa exploración defectuosa, ya que no nos demuestra que el sujeto 
examinado tiene conciencia real del tiempo, y si la tiene, hasta qué grado es 
completa. 

Hay algo más importante que el conocimiento del tiempo geográfico, como 
es el sentir que va transcurriendo un tiempo, en nuestras acciones; que nos des­
lizamos continuamente en una sucesión de actos. 

Cuando a un enfermo se le interroga acerca del día de la semana en que 
está. Si acierta, sólo podemos afirmar que recuerda la serie de nombres de los 
días y que recuerda cuál fué el día anterior. Lo mismo puede decirse para los 
día!> del mes, para el nombre del mes o para la época del año o estación. 

De esto se percata el enfermo en virtud de los siguientee elementos de jui­
cio: el recuerdo de las series ordenadas, días, meses y estaciones, y el recuerdo 
de los acontecimientos habit.uales habidos; v. gr., porque recuerda que no ha 
mucho se levantó de la cama y aun no ha comido deduce que es la mañana; 
porque no se trabaja o ve los preparativos para asistir a la misa, sabe que es 
domingo; por hacer frío, o la vista de las estufa:;) encendidas, los días cortos, 
sabe que es invierno. De modú que en virtud de las concomitancias circunstan­
ciales a las que asiste habitualmente y componen en su pensamiento nemmónico 
un conjunto de escenas que suelen tener época determinada igual siempre, de­
ducen esa época y aparentemente se interpreta como orientación temporal. 

En un aspecto opuesto: el hombre que despierta de un largo letargo, o el 
que permanece algún tiempo encerrado en lugar obscuro y aislado de sus seme­
dantes, o en situaciones análogas que podamof: imaginar, por el hecho de haber 
perdido cela hilación del tiempo» no le es dable tener conciencia de ese tiempo. 
Así, también, alguna vez, por habernos acostado para una siesta en las primeras 



Mayo de 1946 ANALES DE MEDICINA Y CIRUGIA 295 

hora sde la tarde, al despertar y en los primeros momentos, aun medio dormi­
dos, nos creemos en la mafiana; el encontrarnos en cama con la luz del día 
y el experimentar la sensación de despertar, nos ha engafiado haciéndonos 
interpretar erróneamente la época en que estamos. Aquí también el pequefio 
paréntesis que la siesta ha establecido en el transcurso habitual del día, ha roto 
momentáneamente la hilación de los hechos habituales y sucesivos. 

Tanto los primeros como estos últimos son hechos evidentemente del dominio 
de la memoria. Y cuando lo último supuesto ocurre o cuando un enfermo no con­
testa categóricamente a nuestras preguntas en la exploración efectuada en la forma 
corriente, es debido a la amnesia y no a la desorientación temporal. 

Por tanto sólo podemos inferir de las respuestas erróneas de un enfermo así 
explorado, que ha perdido los -recuerdos cronológicos; pero no podemos afirmar, 
ciertamente, que ha perdido la noción del tiempo. 

El hombre normal es capaz de distinguir el momento de un proceso: si el 
hecho está ocurriendr), si ha ocurrido o si ha de ocurrir. El comprobar si un 
enfermo es capaz de distinguir ese momento o la época del proceso, será, segura­
mente, saber si e:::tá orientado en el tiempo. 

Esto lleva en sí otra cuestión (!ronológica: el individuo normal tiene concien­
cia de la sucesión del tiempo que «va» de un presente a un pasado y que «irá» 
de un futuro a un presente. Si un enfermo perdiera esa noción sucesiva, siendo 
incapaz de saber :;Ji el momento es actual o pasado o está en un avenir, o si 
creyera que el tiempo se ha invertido; o mejor, si los hechos ocurridos han te­
nido lugar en diferente orden, de tal modo, que confundiera esos. tiempos, pre­
sente, pasado y futuro, podríamos afirmar también que el paciente está desorien­
tado en el tiempo. La comprobación de la inversión del tiempo, por ejemplo, eería 
el hecho más elocuente de esa desorientación. Ignoramos si se ha descrito ese 
fenómeno y aun nos preguntamos si es posible ese grado de desorientación. 

Ese sentimiento de la precisión del momento del proceso, es un sentimiento 
posiblemente innato en el hombre. Pierre Janet dice que se adquiere en la 
infancia, cuando ya se tiene el e:;:pacial. Los actos primeramente son de carácter 
explosivo, vendrían a reglarse gracias a la continuación de la acción. Por lo 
menos parece evidente que ese sentimiento se apoya en el hecho de comparación 
en el orden de ilucesión de los actos. Mas nos encontramos aquí que en el fondo 
es también un hecho de memoria. 

Claro está que siendo la memoria una función tan elemental e importante 
en la inteligencia, digamos mejor, en el psiquismo, siempre nos sale al paso, 
cuando tratamos de investigar en la génesis de las 'funciones psíquicas; pero 
aquí. es que tratamos de eonocer la noción del tiempo per se, no como derivación 
de otro, sino como estado permanente de conciencia. 

Hemos de referirnos, pues, aquí, al hablar de la noción psicológica del tiempo, 
a ese concepto «puro»; ni el concepto metafísico ni otro concepto científico debe 
ser involucrado. 

No lo hacen así los psiquiatras, porque ciertamente es muy difícil abstraerse 
hasta el punto de liberarse de esas ideas «científicas» que tanto pesan en nos­
otros y tan íntimament.e se unen a nuestra labor de investigación, por representar 
nuestra formación cultural y gran parte de la profesional. 

Minkowki, que ha dedicado especial estudio al asunto que nos ocupa, consi­
dera la noción de tiempo psicológico, con tres aspectos diferentes: el tiempo de 
la física y de la memoria, del que ya hemos hablado y del que dice es tiempo 
asimilado al espacio, llamándole «tiempo-espacio»; el tiempo mesurable, es decir, 
cuya duración es completamente apreciada por la conciencia y dice que en él 
hay espacio y tiempo; y finalmente un tiempo en el que no hay más que tiempo, 
lo que Bergson denomina duración vivida y Minkowki llama tiempo-tiempo. Este 
último autor domina también a esas modalidades de tiempos: tiempo-cantidad, 
tiempo-calidad y cantidad y tiempo-calidad_ 

Intentemos nosotros un análisis de los hechos psicológieos. 
Respecto al tiempo podemos saber: 
Si un suceso ha tenido lugar antes o después de otro. 
Si está sucediendo o ha sucedido. 
Que estamos en un presente. 
Que hay un pasado y un futuro. 
Estos son conocimientos básicos que poseemos y distinguimos perfectamente, 

espontáneamente, sin necesidad de recurrir a referencia alguna, como elementos 
de jUicio y los podemos llamar «primarios», porque los tenemos a modo de 
sentimiento o sensación interna, haciéndose patentes en la conciencia, segura­
mente como parte int.egrante de ella. 

Que sepamos distinguir el día del mes o de la semana, o el afio, o la parte 
del día, etc., es consecuencia de unas relaciones que establecemos de los suce­
sos ocurridos. 



296 ANALES DE MEDICINA Y CIRUCIA Vol. XIX. N.o 11 

. Así, pues, la noción psicológica del tiempo es el conocimiento en «orden» 
de acontecimientos, lo que preside el concepto de tiempo práctico. Por' eso cuando 
se fragua una laguna amnésica, un paréntesis en la sucesión de hechos, borrando 
toda una época de recuerdos - más o menos amplia -, pero de recuerdos re­
cientes, por ejemplo en una enfermedad febril con delirio, en una conmoción 
cerebral, etc., ya no es posible que el paciente sepa el tiempo que ha transcurrido; 
ni en la primera época de recobrar plena conciencia, saber el momento en que 
se halla. 

¡deas análogas expone P. Janet. haciendo residir esa noción temporal en la 
continuidad» del acto. en la sucesión en la conducta. Pero es curioso observar 
qúe mientras este autor cree que esa noción está más en el «acto diferido» que 
en el presente, que el tiempo reside más en lo que dejamos por hacer que en 
lo que hacemos; Mikowki, que revisa esos pensamientos de Janet, dice, a su 
vez, que el tiempo nC' está en el empleado más o menos mesurable, en tanto 
se consigue la finalidad del acto, sino en el cumplimiento de esa finalidad. 

«Si decido, dice este autor, ir a la Plaza de la Concordia para ver el Obelisco 
y ejecuto este acto, voy a recorrer seguramente un cierto número de kilómetros 
que me separan de la plaza; marcharé con una cierta velocidad y podré medir 
el tiempo que emplearé para llegar hasta el Obelisco y lo expresaré en horas y 
minutos. Pero, ¿eso es todo? Y si me detengo a la mitad del camino, ¿habré al­
canzado la mitad del fin? No; nada de eso, porque en el fondo, durante el acto 
en ejecución, hay aún otra cosa; por encima de los kilómetros que recorro, por 
encima del número de minutos que empleo para hacerlos, se tiende como un 
arco, el sentimiento de acción en vías de ejecución. Este sentimiento, que reúne 
en un todo las partes sucesivas de las que se compone esta acción, no se deja 
dividir ni separar en porciones ~uxtaunibles; forma un todo índivisible a partir 
del momento en que ha comenzado el acto na sta el momento en el que, por' un 
sentimiento particular de terminación, tomo conocimiento del fin del acto que 
ejecuto.» 

Estas dos apreciaciones, al parecer antípodas, en realidad obedecen a que 
ambos autores tienen la intuición de lo difícil que es el expresar directamente 
que la noción del tiempo no reside tampoco en el presente de la ejecución del 
acto, sino precisamente en su continuidad, ya retrospectiva, ya prospectiva. Y 
veremos cuán dificultosa resulta siempre esa apreciación. 

Porque la noción que tenemos del tiempo es de naturaleza activa, es el hecho 
de la sucesión, no de la detención; no está en un punto de la trayectoria que 
sigue, sino en el paS0 continuo en esé!. trayectoria; concepto tan arraigado en 
nosotros que, como veremos, siempre predomina en todos cuantos aspectos lo 
consideremos. Por eso uno lo expresa en el acto definido y el otro lo refiere al 
acto complido. 

y es curioso observar que mientras nos parece que el ,presente es el tiempo 
que más próximo está en nosotros, la parte de tiempo en el que se nos hace 
más claro y visible en nuestra conciencia, cuando tratamos de apreciarlo lo dis­
locamos o lo alargamos, en uno uotro sentido. Y siempre es porque si del tiempo 
hacemos una cosa estática, si le suprimimos esa dinamicidad, es decir, si a la 
noción del tiempo no se le suelda la idea de «paso», de marcha en un solo sen-
tido, no nos es comprensible. ' 

Pero no podemos contentarnos con estas pocas 'Ídeas sobre el tiempo. El 
aS1.!llto es mucho más complejo. Ensayemos una investigaCión en este sentido 
en la fase expreSiva del pensamiento e interroguemos al mismo lenguaje cómo 
expresa el tiempo. 

Es indudable que del conjunto de todas las palabras clasificadas en partes 
del discurso es el «verbo» el elemento expresivo que indica el tiempo que co­
rresponde a una acción. 

Acción y tiempo van sólidamente unidos porque no es posible verificar un 
proceso si no es durante un tiempo, ni podemos concebir dicho proceso si no es 
en el tiempo. Pero esto es un raciocinio lógico deducido de los hechos observados. 

Lo esencial en esto es considerar que en el lenguaje se expresa así: «el tiempo 
mediante el verbo». Pero observemos que ese raciocinio se ha establecido en la 
historia, muy posteriormente al primitivo uso del verbo; cuando el hombre intro­
dujo ese elemento tan importante en su lenguaje lo hizo intuitivamente dándole 
las muy diversas formas fonéticas, con modificaciones en la composicióri' de sus 
sonidos, o con variaciones morfológicas, con la adición de pre y subfijos y aun 
con la asociación de otras palabras, los verbos auxiliares, siempre con la inten­
ción de fijar el momento del proceso o época de la acción expresada. 

Ha sido una adaptación del lenguaje impuesta por una necesidad expresiva 
de manifestar un complejo mental indescomponible, «acción en tiempo», que luego 
se ha explicado lógicamente, pero que apareció de modo espontáneo. 

Eso quiere decir que mentalmente no es posible que la acción se represente 



l\( ayo de 1946 ANALES DE MEDICINA Y CIRUCIA 297 

aisladamente, porque un proceso (acción) lleva tácitamente implicado su tiemp­
Así podemos deducir que tiempo es ro que da carácter de posibilidad, de reali­

zación, a la acción. 
Las definiciones del «verbo» se refieren a esa primordial relación de acción 

y tiempo. Esa dualidad que comporta el verbo se mantiene y expresa, pero siem­
pre conjuntamente en todas las formas expresivas verbales. 

Cuando sólo se expresa la posibilidad o existencia de una acción, denomi­
namos a esa forma expresiva «modo infinitivo», porque no señala en qué época 
tiene lugar la acción (1). 

Si se quiere indicar que tenemos conciencia de la acción que se efectúa, o 
sea que se expresa la relación directa de sujeto y acción, denominamos a esa 
forma «modo indicativo». 

Cuando la acción no tiene lugar independientemente, sino baja condición. usa­
mos el «modo condicional o subjuntivo». 

y finalmetne, cuando el sujeto pretende regir la acción y la expresa en forma 
de mandato, adopta el «modo imperativo». 

Mas, cualquiera que sean las condiciones de la acción, hay siempre una época 
en la que se verifica que se expresa por los «tiempos verbales»: presente, pasado 
y futuro y sus variables, perfectos e imperfectos. 

De modo que en el verbo hay que considerar los «modos» y los «tiempos»; 
correspondiendo los primeros a la categoría de la acción y los segundos a la del 
tiempo. Es la constante dualidad expresiva de la dualidad conceptual del com­
plejo mental «proceso-tiempo». 

Pero los linguistas nos hacen reparar que en el tiempo no basta considerar 
su «cantidad», poca en el presente, mayor en el pasada y en el futuro, sino la 
«cualidad» del tiempo, la clase de tiempo a que se refiere la acción; si el com­
prendidO en la misma acción o es independiente de ésta. Así, en el verbo «mar­
char» esta acción requiere un tiempo: todo el tiempo que se emplea en esta 
acción; pero independientemente de esta acción el proceso puede tener lugar en 
un presente, en un pasado o en un futuro. Son, por tanto, dos tiempos distintos, 
o dos conceptos diferentes; hay esas dos cualidades de tiempo. Como se ve, esa 
concepción lingüística es distinta del tiempo-cantidad y el tiempo-calidad', de 
Minkowski. 

Por eso Guillaume define: El verbo es un semantema que implica y explica 
el tiempo, hay, pues, un tiempo «implicado» que el verbo lleva en sí, que forma 
parte integrante de su substancia y cuya noción está indisolublemente ligada a 
la del verbo. 

y «el tiempo «explicado» no es el tiempo que el verbo retiene en sí por 
definición, sino el divisible en momentos distintos, presente, pasado y futuro y sus 
interpretaciones que el tiempo le atribuye». 

El tiempo «implicado» además de representar una duración independiente 
de la época en que se realiza, tiene diferentes «aspectos» que califican esa dura­
ción para determinarla o no determinarla, es decir, para indicar el fin en la acción 
o no indicarlo. Ejemplos: en latín el verbo «legere», leer, y el verbo «per legere» 
leer hasta el fin; en español «sumergin>, poner bajo el agua; «fondear», llegar 
ba'jo el agua hasta el fondo. 

Las diferencias correspondientes al tiempo implicado' son producidas de 
modo semilexical, por hechos de vocabulario. de empleo de proverbios y de auxi­
liares. La del tiempo explicado lo son por hechos de morfología pura: empleo 
de flexiones. 

En ambos casos el origen es el mismo; como dice Guillaume: la conciencia 
del espíritu humano que diferencia el tiempo que «será» y el tiempo que «viene». 
Porque «el tiempo aparece al hombre, de una parte como sustrato de todo lo que 
se destruye, de todo lo que fué; y por otra parte, como el sustrato de todo lo 
que se crea, de todo lo que se produce». 

Distingue, pues, la mente humana un tiempo logrado ya - que ha alcanzado 
ser, dice Guillaume -, es el llamado «inmanente»; de otro' tiempo no logrado 
- que no ha alcanzado ser -, llamado tiempo «transcendente». ' 

El tiempo «transcendente» tiene otras capacidades que el tiempo «inmanente». 
Se origina en el futuro, continuándose en el pasado; en tanto que la capacidad 
del «inmanente se origina a partir del presente. Se considera, pues, el primero, 
en la noción integral del tiempo, como un tiempo completo «perfecto», porque 
no le falta ninguna época, siempre con el carácter de incidencia; y el segundo 
se considera un, tiempo incompleto «imperfecto», puesto que le. falta una época, 
el futuro y siempre con el carácter de decadencia 

(1) Y que por ser también el nombre propio de la aCClOn y, por tanto, el 
del verbo, que es la forma con que~ se, señala en el diccionario, se le denomina 
también «forma lexical» del verbo. 

38 



298 ANALES DE MEDICINA Y CIRUGIA Vol. XIX - N .• 11 

El verbo que indica el ~iempo inmanente se dice que es Un verbo de tiempo 
indeterminado. El que indica el tiempo transcen<!ente se le denomina de aspecto 
determinado. 

Estas expresiones del tiempo del lenguaje lógiC'amente responden a las nece­
sidades psíquicas y a primera vista pudieran aparecer como un calco del penea­
miento. Así, tendríamos expresado parte importante del concepto del tiempo desde 
un punto de vista psiC'ológico. 

Mas antes de proseguir adelante, hemos de advertir dos cosae. En primer 
lugar, nunca pecaremos en exceso extremando las precauciones cuando tratamos 
de inferir nuestros mecanismos pensantes a travé~ del leguaje. Esto lo· sabemos 
sobradamente: el lenguaje no es la fiel expresión del pensamiento. El lenguaje tiene 
sus exigencias y tiene sus normas. Si cirtamente ha tenido su origen francamente 
póJíquico, tiene una historia, una evolución y ha llegado a constituir un organis­
mo, en parte independiente del pensamiento del individuo, para tomar aspecto de 
pensamiento colectivo, imponiendo normas al primero (*). 

En segundo lugar no es superponible ni con mucho, el' pensamiento cientí­
fico, razonado y lógico, al pensamiento ordinario y corriente, en nuestra co­
tidiana vIda. No toda,; las conclusiones establecidas por el emudio razonado sobre 
las actividades pSíquicas son expresión real de ellas. 

Por ejemplo: hemos dicho que existe en el verbo un tiempo «implicado» y 
otro «explicado», diferencias que somos capaces de hacer y aun emplearlas cuando 
tenemos «un~ intención» explicita de hacerlo; pero es indudable que, a pesar de 
subsistir siempre esa diferencia no la tenemos en cuenta muchas veces en nues­
tras indicaciones y ordinariamento no nos referimos más que al «explicado». Así, 
indicamos la acción de Un modo indeterminado, empleando para ello el infinitivo: 
«precisa COmer», «después de comer». En estos casos indicamos cuando tendrá 
lugar la acción (tiempo explicado), pero no el tiempo que estamos comiendo (tiem­
po implicado). Pero nótese que en estas expresiones, que no son excepcionales en 
el lenguaje y que son precisas como expresivat::, tampoco indicamos directamente 
un tiemno determinado, presente, pasado o futuro,como cuando decimos «como», 
«comí», ((comeré». En aquellas expresiones «precisa comer» o en la «después de 
comer», lógicamente es un futuro, puesto que se refiere a una, acción que aún ha 
de tener ¡ugar; gramaticalmente es un infinitivo el verbo «comer»; pero pSico­
lógicamente es un presente, porque es un acto que lo estoy disponiendo. En estas 
exprésiGnes queremos significar que en aquel momento nuestra acción será pre­
sen te: nos trasladamos mentalmente a aquel momento, subsiguiente a otra acción 
y actuamos como en nresente. En realidad nos apoyamos en un tiempo tan rela­
tivo-dependiendo de otro tiempo, el de la acción-·que sólo queremos indicar con 
él una acción subsiguiente, hipotética, desde luego, pero que no «determina» para 
nada un tiempo cronológico. 

y en esa determinación explicita del tiempo llegamos en el lenguaje aun 
más allá. V éanse, por ejemplo, las siguienteI!J expresiones: «César se durmió des­
pués de comer», o bien la siguiente: «Saldré todos los días dspués de comer». 
. En, cambio, cuando digo: «comer aprisa» o «comer despacio», indico indepen­

dientemente del tiempo explicada, en parte, la duración de la acción y quiero 
manifestar que la acción se deearrolla en tiempo corto o ¡argo. 

Cuando digo «comí despacio» indico un doble tiempo: un determinado pasado 
y un tiempo únplicado. y lo mismo es para la expresión del futuro «comeré 
aprisa o despacio». 

Véase aún, cómo puede sel" más hipotética y menos afirmada la acción en 
ciertas expresiones: «si hubiéramos comido temprano hubiésemos llegado a tiem­
PO». Aquí· es una acción no pasada porque no se realizó o no se indica que se 
realizó; tampoco es futura porque se refiere a un tiempo pasado. 

No puede, pues, negarse, que en mú~tiples ~asos la «intención. directa» de 
expreear ia acción no se ap.ola sobre un. tlempo,. ~ste no .es soporte mdIspensable 
a nuestra indicación de accwn, porque SI la nOClOn de tiempo se apoya sobre la 
sucesión de hechos r~alizados, aquí todo es hipotético. La forma temporal es tan 
relativa que se emplea en estas ocasiones, y en otras, como «modelado de len, 
guaje». 

Lo que acabamos de exponer reepecto al lenguaje en su expresión temporal, 
así como en la ordenación grama1,lcal de ella, nos hace ver que, a pesar de los 
análisis de los lingüistas. el concepto psíquico del tiempo, y, por tanto, el uso 
corriente Que de él hacemos, no es tan fácil ni comprenderlo ni definirlo. Por 
tanto, no ya el tiempo cronológico sino el mismo tiempo peicológico escapa a 
nuestra investig;lCión directa. 

(*) Para las relaciones de lenguaje y pensamiento, véase la Primera parte 
de ((Nuevos conceptGs en los trastornos afásicos». Dr. Vilató (Anal. de Med. y 
Cirugía. Marzo de 1946). 



Mayo de 1946 ANALES DE MEDICINA Y· CIRUCIA 299 

Podemos ahora analizar las proposiciones que hemos llamado «primarias» 
o conocimientos primarios de la noción del tiempo y no nos será difícil demos­
trar que todas derivan de la proposición tercera que dice «estamos en un pre­
sente». 

Pero al querer explicar cómo sentimos ese presente y qué es ese senti­
miento de asistir al tiempo no alcanzaremos tampcco una definición del tiempo 
psicológico. No ob¡;tante veamos cómo puede plantearse este problema deducido 
de esas elementales proposiciones primarias. 

Ese sentimiento de «sucesión», del cual ya hemos hablado, nos permite cono­
cer la situación de los hechos o de las accione" con relación los unos con los 
otros, si han ocurrido antes o después; es decir, los tenemos seriados en la 
memoria en un orden que corresponde exactamente al de su aparición suce¡)iva. Es 
como un film que pao;a por la pantalla ante la cual estamos, quedando fijados en 
ese orden y dirección. Al rememorarlos pasarán pues, siempre en ese sentido 
que es en dirección contraria a la nuestra, derivada ésta de e¡)e «impulso» vital 
que llevamos de «ir bacia adelante». Como en efecto lo sentimos y así lo expre­
samos en nuestro corriente lenguaje. Marchamos hacia adelante, la vida siempre 
avanza;. los, hechos y las acciones llegan hacia nosotros, porque nos aproximamos 
a ellos y van quedando detrás de nosotros. Como cuando viajando en un coche, 
progresando en una c.arretera, árboles, casas, bosques, pueblos, etc., primero apa­
recen ante nuestrog ('jos, durante un instante están en nosotros, después quedan 
atrás. Pero cuando el coche lleva cierta velocidad nos hace el efecto que nosotros 
permanecemos quietos y que son los objetos que se deslizan ante nuestra vista. 

En la vida tenemos el sentimiento de . avanzar «en el mundo»; en el coche 
es a la inven:a, permanecemos quietos y el mundo avanza en nosotros. Pero si 
pretendemos analizar ese avance nuestro en el mundo, inmediatamente dejamos de 
sentirlo para quedarr~os «parados» y ser el mundo el .que avanza en dirección 
contraria. Y es porque, al fin, ese sentimiento de movimiento de avance es un 
hecho tan relativo-psicológicamente-como el otro supuesto movimiento del mun­
do en sentido contrario. 

En último análisis en esta cuestión, como en otras del mismo género, el hecho 
principal es que nuelltro psiquismo se halla siempre «centrado». Es el centro de 
todas sus acciones, es hasta cierto punto fijo e inamovible; dispone, en conse­
cuencia, en sus acto~ y acciones del momento actual, es incapaz de modificar «lo 
pasado» prevenir .«al futuro» (no puede presentar reacción para lo que vendrá 
que le es desconocido) y viye, en una palabra, del presente y únicamente en el 
presente; pasado y futuro es 8ólo un misterio que no consigue descifrar; pero 
ese pasado y ese futuro, p>,icológicamenf.e, son sólo para nosotrQs, algo derivado 
de ese presente, consecuencia de él, o en relación íntima con él, lo que vino y lo 
que se fué, lo está ante nosotros y lo que quedó tras nosotros. 

Pero al querer explicar cómo sentimos el'.e presente y cómo· es «ese senti­
miento de asistir al tiempo «no alcanzaremos tampoco una definición del tiempo 
psicológico»; empeño vano que mejor es no empeñarse en encontrarla. 

Minkowki ha pretendido analizar el concepto del tiempo en el aspecto psico­
patol6gico. Las dificultades con las que se ha tenido que enfrontar son, deooe 
luego, las mismas que surgen en cualquier otro aspecto. Pero a ello se suman, 
como vamos a ver, otras referentes a la interpretación del pensamiento pátológj.co, 
rodeado siempre de una mayor oxuridad en la comprensión del proceso idiativo, 
el cual se nos presenta al través de una expresión falseada por el mismo proceso 
patológico. . 

Es Goltmith quien nos advierte que en el estudio psicológico del pensamiento 
no es buen material el terreno patológico, pues exige por condición su interpre­
tación, una firme po¡;:ición en la observación, muy costosa, de lograr para llegar 
a la verdad en la relación entre pensamiento y la manifestación externa no arbi-
trariamente interpretada. . 

De todos modos, en esto. como en otros aspectos, repetimos, es oscura la in­
terpretación del concepto temporal, porque no sabemos el verdadero uso que 
hacEl el «yo» de la noción del tiempo y hasta parece como si en la labor usual y 
corriente del psiquismo actuamos haciendo caso omiso del tiempo, porque, como 
dice Bergson, la inteligencia «concentrada sobre lo que se repite, ocupada sola­
mente en soldar lo mismo a lo mismo, se desentiende de la visión del tiempo, 
porque no pensamos en el tiempo, lo vivimos.» Y nosotros podemos añadir que, 
cuantas C01Jas hay en la vida psíquica que no acertamos a explicar, porque vivir 
psíqUicamente no es pensar siempré lo que se vive. 

Comienza Minko,,,ki por preguntarse, cuando practicamos corrientemente el 
examen de la orientación en el tiempo, ¿cuál es en el fondo la función que he­
mos explorado?, llegando a la conclusión, como en un principio nosotros mismos 
hemos hecho, que sólo ha sido una función de abstracción y de memoria. 

Insiste ese autor que, en el concepto psicológico del tiempo, el fenómeno de 
la «duración» es el más característico, que es la idea que se ha perseguido con 

---- --- - ----------------------' 



300 ANALES DE MEDICINA Y CIRUGIA Vol. XIX - N.o 11 

más interés y cree que la exploración clínica en ese sentido no debe omitir la 
«prueba del minuto» (1). Desde luego, no no~ parece difícil hacer la crítica de 
esta prueba, quedando prontamente desvirtuada. Normalmente y aun en sujetos 
sanos dará resultados variables, pues éstes dependen de muchas causas, sobre todo, 
del hábito o comumbre en medir mentalmente el tiempo y de la cultura del in­
dividuo examinado. 

Minkowski planea la cuestión en otro plan, el que cree exclusivamente clínico, 
en realidad es teórico·patogénico. Parte de la concepción bergsoniana, que opone 
el instinto a la inteligencia, que considera el instinto «moldeado en las formas 
de la vida», siendo él todo actividad y dinami~o y, por tanto, continuidad y du­
ración, y añadamos nosotros, sincronizado con el ambiente, puesto que su acti­
vidad es consecuencia de él; está, por tanto, incrustado en el tiempo. Considera, 
por el contrario, la inteligencia con <üncomprensión natural de la vida, fascinada 
por lo inerte, viendo claramente lo discontinuo y lo inmóvil». 

Aparecen, por tanto, ambas cosaE! como opuestas, la una soldada al tiempo, la 
otra desligada de él. Pretende el mentado autor, trasladar esta concepción al cam­
po de la patología para comprobar si las cosas ocurren lo mismo. 

Se fija en que existen procesos patológicos que atacan selectivamente esos dO!l 
grupos de funciones. En la esquizofrenia, según ese autor, predomina un pen­
samiento espacial sobre el pensamiento temporal, y un racionalismo morboso, 
plan de pensamiento que predomina en esta afección, apareciendo exageradas 
las funciones racionales en detrimento de las funciones intuitivas, llegando 
en ocasiones el enfermo esquizofrénico a la obsesión por el culto de las ideas 
elevadas exclusivamente intelectuales y espirituales, con menosprecio absoluto 
de las pequeñas cosas propias y utilitarias de la vida corriente y natural. 
Aun este autor interpreta la ambivalencia que conduce al querer> y no querer, 
a la duda e indecisión, a E'se trastorno profundo de la voluntad, como consecutivo 
a ese mismo defecto temporal, a una inmovilización !lobre el mismo plan, a la 
falta de organización en el tiempo, que es la base del pensamiento normal. De 
modo que la hipertrofia de factores racionales y la decadencia: de los instintivos 
conducirían a la anulv.ción del empleo del tiempo como características del pensa­
miento esquizofrénico. 

En un aspecto completamente opuesto aparece las actividade!l psíqUicas en 
las psicOSiS maníaco-depresiva. Para comprender esta afección, dice el citado autor 
que precisan dos nociones nuevas: el «desplazamiento en el tiempo» y el «sin­
cronismo vivido». Mientras en el esquizofrénico hay una pérdida mayor o menor 
del «contacto vital», en el maníaco-depresivo parece como si ese contacto fuera 
aún mayor que el normal. En realidad no es así, pues la velocidad del maníaco 
en su cambiable pensar es en el fondo una degradación del desplazamiento en 
el tiempo, no llegando a constituir un verdadero presente, no e!ltableciendo con 
la realidad del ambiente una cierta «duración». 

Muy :mtilmente Minkowki para explicar esa aparente avidez por el ambiente, 
el maníaco, según la ~'xpresiónl de Breuler, nos advierte que esa misma avidez. 
que le hace no penetrar del todo en el ambiente, debe interpretarse estableciendo 
una distinción entre el concepto de «ahora» con el concepto de «presente». Mien­
tras el primero es un «ahora» muy pequeño, momentáneo, fugaz, que práctica­
mente interviene en nuestras COf:as de la vida muy escasamente, casi exclusiva­
mente para indicar el principio o el fin de una acción (<<ahora, tal cosa»; . «ahora 
acabo de hacer tal otra»), teniendo. por tanto, esca~as raíces en el tiempo, el «pre­
sente», por el contrario, tiene contornos extensibles, es más amplio, abarcando un 
pasado próximo y en parte un futuro. 

Esta idea ha sido también expuesta máE! concreta y radicalmente por los lin­
güístas cuando nos dicen que el preRente tiene siempre algo de pasado y algo de 
futuro, porque está engarzado en los dos. 

El maníaco usaría sólo el «ahora», no considerando el, presente, dada la fuga­
cidad de su pen~amiento. De manera que su contacto con el ambiente! se reduci­
ría únicamente al «ahora» por una pérdida del concepto' del desplazamiento en 
el tiempo. 

Aún examina Minkowki otros enfermos, los que padecen un déficit intelec­
tual fijándose particularmente en los paralíticos generales, los cuales, dice, sólo 
emplean un concepto espacial,. pyes incapa<;~s d~ recordar hec~os cronolól?!cos ee­
pecialmente, carentes de la nOClOn dp suceSlOn, sm poder apreCIar la durac~on, co~­
testan en el interrogatorio «apoyándose en el lugar que ocupan»; es deCIr, sustI­
tuyendo el r:oncepto de tiemI!0. por una ide~ de estancia, reemplazan~o las propo­
sicionefl de naturaleza cronologlCa por térmmos de naturaleza topografica. 

(1) Esta «prueba del minuto» se efectúa invitando a que el individuo en exa­
men indique, a parti!' de una señal convenida, el momento en que con.sidera que 
ha transcurrido un minuto, mientras el observador cronometra el tIempo que 
tarda aquél en decirlo. 



M ayo de 1946 ANALES DE MEDICINA Y CIRUGIA 301 

En los dementes seniles ocurre todo lo contrario, buscan situarse constante­
mente en el tiempo. Los delirantes, partiCUlarmente los megalómanos paralíticos, 
presentan con su enormidad un olvido completo del tiempo. A este propósito 
cita el discurso de un paralítico que se propone ir a las carreras de caballos 
dp Longchamp, después dar en seguida l~ vuelta al mundo, buscar la Luna para 
meterla en un vaso, saltar por encima de las islas del Océano, ir a Roma, etc., etc. 
Dinamismo desencadenado, que dentro de su estultez atropella la noción de tiem­
po en la forma más irracional. 

No nos es posible seguir a ese pSiquiatra en esas concepciones; nos, parecen 
forzadas las ideas a un plan prestablecido. Además, examinando los ejemplos que 
cita de casos obl:lervados, puede objetarse lo difícil que es acondicionar la respues­
ta de un enfermo a nuestras interrogaciones con la realidad de lo que ocurre 
en su pensamiento; las pararespuestas de los esquizofrénicos, las nUIJlerosas figu­
ras imaginativas que introducen en su lenguaje, las que a veces nos llegan a 
desconcertar, serán pruebas de su trastorno mental, pero nunca permitirán la 
verdadera interpretación del fenómeno del pensamiento. 

y en el maníaco, si ciertamente su excesiva atención y su aparente interés 
exagerado por lo que le rodea pueden engañar sobre ese contacto vital, la fuga 
de pensamiento en más 1) en menos, sobre todo 00 sobreactividad, que nos in­
dica lo poco firme que es su apoyo en el presente, no son evidentemente prue­
bas del empleo que el maníaco haga del tiempo; sin olvidar, además, tanto la 
facilidad con que éste construye frases de carácter automático, como lo aficiona­
do que es, dada su euforia, a jugar con el lenguaje, como I:li qUisiera sorpren­
dernos con su fantasía. 

En cuanto a los estados demenciales, la falta de memoria induce a; estos en­
fermos a un especial lenguaje puramente de sustitución que no responde más 
que a la amnesia y no a la desorientación. 

Además, volviendo al punto de partida de las especulaciones de Minkowki, 
o sea la antítesis bergsoniana entre instinto e inteligencia, cabe también en' esto 
hacer algunas objeciones. No se puede negar cierto antagonismo entre am1;>os gru­
pos de funciones, pero no en absoluto por lo que atañe a la vida psíquica. Pre­
cisa fijar los términ('s Si Bergson se refiere al instinto, Minkowki se refiere a 
la intuición, la que no debe confur;dirse con el instinto y, por tanto, ya no es el 
mismo punto inicial. Tampoco podemos considerar justa la apreCiación bergsonia­
na, la encontramos exagerada. La inteligencia no se desentiende tanto de la vida 
y de los principios vitales; por el contrario, creemos' que en 9uanto a la inteli­
gencia, tiene que estar tan en relación con la vida que dejaría de ser una función 
psíqUica normal al dejar de tener un carácter, y, sobre todo, «una finalidad» bio­
lógica; y no puede tampoco repugnar el regir los principios filosóficos en la 
interpretación de lo existente. 

Considerar a la inteligencia con tal autonomía es caer en el defecto clásico 
de creer a lal:l funciones psíquicas desligadas unas de otras y ya hemos conve­
nido hace tiempo que todas las funciones psíquicas deben estudiarse en relacign 
unas con otras, formando un todo armónico Una inteligencia completamente au­
tónoma, si tal pudiera existir, fería patológica; baRta ver que el predominio de 
ella sobre las demás funciones, e<: decir, llevada al extremo de su supremacía 
ocasiona el racionalismo patológico tan detestable como se observa en ciertas for­
mas esqUizofrénicas. Y por otra parte, el exceso de filosofismo en la interpretación 
del psiquismo humano conduce a la falsa psicología, de lo que continuo venimos 
protestando y siempre que la ocasión lo permite re calmamos en los estudios psi­
cológicos la consideración de la vida psíquka, corriente, cotidiana, el no dejar en 
todo momento de estudiar al hombre en sU vida ordinaria y no en los momentos 
de excepción y menos al hombre oobyugado por una cultura impuesta; querer 
estudiar la psicología con ese bagaje de prejuicios y con esa construcción artifi­
ciosa impuesta por una filosofía errónea es alejarse de lo biológico. El hombre 
corriente, y permítaseme denominarle «natural» en el sentido de ser tal como fué 
creado y para conseguirse a <:í mismo el máximo de utilidad vital y espiritual, 
no es el hombre universitario, y esa' cultura universitaria influye en más o en 
menos en la" mayoría de hombres considerados civilizados. 

La inteligencia no repugna el estudio de esa armonía de funciones que llama­
mos vida y preSide ;;us concepciones y prinCipios metafísicos, éticos y religiosos. 
EG evidentemente eXilgerado decir que «se ocupa de ese frío análisis que le in­
moviliza en un plan. Por el contrario. la inteligencia se ocupa de ese dinamismo 
y de esa capaciadd móvil de acción. 

Que la jnteligenci~ quede admirada y aun a veces confusa ante la organiza­
ción no quiere esto df'cir que se desentienda de ella, por cuanto reconoce y estudia 
el principio creador <:abio y divino de esa organización. Todo lo contrario de esto 
cuanto argumentamos es confundir la inteligencia con un cienticismo raciona­
lista. 

Volviendo a la cuestión de la <<intuición» hemos de insistir que, a pesar del 
empeño de considerarla como desligada u opuesta a la inteligencia, eso no es 



302 ANALES DE MEDICINA Y CIRUCIA v~l. XIX - N.o 11 

cierto. Las funciones intuitivas son expontáneas en su acclOn, en su revelación, 
pero es muy discutible que lo sean en su origen. Gran número de actos intuitivos 
son el producto de una labor psíquica semi-inconsciente efectuada con materiales 
procedentes de un conocimiento previo. 

Para comprender rápidamente esto citaremos un hecho pSicológico tan patente, 
como demostrativo: los primeros actos de la vida de relación en el niño son ins­
tintivos; ese actuar explosivo a que Janet se refiere, son impulsos de un instinto, 
despertados por el estímulo externo y faltos de una experiencia que los regule; 
tiene ese carácter de excesiva velocidad e intensidad. Luego, los estímulos se abren 
una vía en el sistema nervioso, como decía Becterew y viene el reglaje de la fun­
ción, que;es el primer aspecto de una conducta; por fin, interviene una inteligencia 
para, preSidir ese reglaje con miras a fines utilitarios llevados a la perfección. La 
verdadera función int.uitiva es del adulto; es la expresión de un recurso, de apa­
rienCia súbito ante un pr'oblema ambencial, pero que supone previo caudal de 
conocimientos adqUiridos y organizados. Y puede aún añadirse que las grandes 
intuiciones y las que después dan lugar a las soluciones más importantes y que 
han resuelto las cuestiones más arduas, son propias de genios y de hombres de 
gran cUltura. 

Las grandes intuiciones no son propias de psiquismos pobres y escasamente 
organizados, sino de talento., y de laboriosos' y ya traba~ados espíritus. 

Nos llevaría del)las~ado lejos seguir por estos senderos y deseamos ser con­
cretos. 

Pe los trabajos de Minkowski se llega a una conclusión: que tampocOl en el 
terreno patológico fáci.l es captar el concepto psicológico del tiempo, y por tanto 
el de los trastornos de ese sentimiento, en consecuencia no podemos saber como 
esta desorientado en el tiempo un enfermo. De esto se infiere que desconocemos 
el método de exploración que corresponde a esa orientación. 

Hemos intentado plantear la cuestión de la concepción temporal en diferen­
tes aspectos: interrogando directamente al psiquismo, examinándolo en su concep­
to expresivo de lengua~e y estudiándolo en lo psico-patológico. Bajo ninguno de 
emos planes hemos encontrado la solución, lo que de antemano habíamos previsto. 

No era nuestra pretensión establecer nuevas normas ni conceptos definidos. 
Sólo deseábamos hacer observar que la exploración psiquiátrica de ·la orientación 
temporal, no se ha conseguido realizar aún; y de pasada queríamos también poner 
de relieve las dificultades de orden interpretativo que lleva en sí ese concepto psi­
cológico del tiempo. 

Así, por tanto, prosigue en todo su valor la afirmación agustina: dándonos 
perfecta cuenta de que vivimos un tiempo, las dificultades surgen en cuanto pre­
tendemos saber lo que es el tiempo y como lo sentimos transcurrir; no sabemos 
lo que es el tiempo. 


