LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS*

PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL
TRANSCURSO DE LA PRIMERA CRUZADA

ABSTRACT

The First Crusade was a historical event which produced a good number of con-
temporary chronicles. Those written by participants and those composed by Benedictine
monks in France some years after the events had taken place, explained the expedition
to_Jerusalem stressing the deep spiritual sense of the movement. It cannot be argued that
ideology was not a basic impulse behind the first crusaders on the fact that the Gesta
Francorum and other early texts expressed vaguely and dryly the ideological meaning of
the crusade, and that only later chronicles developed ro a great extent all these theolog-
ical points. Guibert of Nogent and other Benedictine writers did not work from scratch;
they merely and only explained with greater accuracy how war for the faith led to spir-
itual perfection. Most of the elements they referred to, as well as martyrdom, saintliness
and indulgences which clearly reflected them, were not new. From the ninth century
onwards they had frequently marked wars with the pagans. They could not thus be used
as defining points for the crusade. The papacy was the unifying force behind previous

developments, and so the meaning of the crusade necessarily relates back to it.

En los ultimos tiempos, el término cruzada —también el de jihad que no es
objeto de estas consideraciones— estd proliferando en una serie de andlisis mas
bien condenatorios de lo que ha sido considerada una guerra en dos fases de parte
del occidente “cristiano” contra un estado musulmdn, cuya capital actual, Bagdag,
lo fue del califato sunita, algunos de cuyos territorios riberefios del Mediterrdneo
fueron ocupados por la primera expedicién cruzada entre 1097 y 1099. En tal udi-

*Universidad de Zaragoza



126 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

lizacién, el concepto hace referencia a una actuacién militar conjunta con fuerte
cobertura ideoldgica que pretende asegurar un dominio global de la tnica super-
potencia existente hoy en dfa'. Evidentemente, la conceptualizacién de una situa-
cién del presente mediante esta palabra de raices medievales no es nueva. Ya el
general Dwight D. Eisenhower recurrié a ella para sintetizar positivamente el sig-
nificado del desembarco aliado en las playas francesas durante la Segunda Guerra
Mundial; tras el conflicto, glosé su direccién militar en un libro titulado Cruzada
en Europa’. Pocos afios antes, sectores mayoritarios de la Iglesia espafiola calificaron
asi de forma aprobatoria la rebelién del general Francisco Franco contra el gobier-
no de la Segunda Republica. Sin embargo, en la actualidad, en un contexto social
de mucho mayor laicismo que el existente a mediados de la pasada centuria, el
recurso a este calificativo histérico intenta transmitir la idea de fundamentalismo
religioso, cimiento de politicas agresivas tendentes a la imposicién de una concep-
cién del mundo y, por tanto, a un dominio del universo.

El cliché que supone semejante asociacién de pasado y presente se ha difundi-
do sobre todo a partir del 11 de septiembre de 2001, contraponiendo y, en cierta
manera, asimilando el hermetismo religioso isldmico al cristiano occidental’. La
literatura que ha surgido al respecto es abundante. La obra que representa mejor
esta linea interpretativa es un libro de Tariq Ali, miembro del cuerpo de editores de
la reputada revista britdnica New Left Review y, por otra parte, ampliamente cono-
cido por su produccién de novela histérica de ambiente islimico medieval. Su titu-
lo en la traduccién castellana, realizada de inmediato, es ya toda una declaracién de
intenciones: E/ choque de los fundamentalismos. Cruzadas, Jihads y modernidad. Tal
mezcolanza de anacronfas no permite augurar nada bueno. La Primera Cruzada es
despachada con el calificativo de “brutal fanatismo” que dio paso a “una densa y
grasienta nube de triunfante vulgaridad™. M4ds alld del feismo expresivo, realzado
en la versién castellana, es evidente que con estos mimbres del lenguaje politica-

1. La utilizacién de los términos cruzada y guerra justa en el primer conflicto bélico con Iraq,
la llamada “Guerra del Golfo”, ha sido objeto de estudio por dos investigadores de la universidad de
Haifa: Daniel Gutwein y Sophia Menache, “Just War, Crusade and Jibad: Conflicting Propaganda
Strategies During the Gulf Crisis (1990-1991)”, Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 80 (2002),

. 385-400.
PP 2. Dwight D. Eisenhower, Crusade in Europe. A Personal Account of World War II, Nueva York,
1948 (trad. castellana por I. R. Garcfa, Cruzada en Furopa, Barcelona, 1949).

3. Los origenes y difusién de una trasposicién de la idea de cruzada a los siglos XIX y XX en el
mundo occidental, y el nacimiento y desarrollo en el Islam de una reaccién contra dicho anclaje his-
térico de los imperialismos han si tratados por Jonathan Riley-Smith como encuadre ideoldgico
explicativo de los atentados del 11 de septiembre de 2001: “Islam and the Crusades in History and
Imagination, 8 November 1898-11 September 20017, Crusades, 2 (2003), pp. 151-167. Bastantes
de las informaciones que sintetiza este articulo deben mucho a la obra de Elizabeth Siberry, 7he New
Crusaders. Images of the Crusades in the 19" and Early 20" Centuries, Aldershot, 2000.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 127

mente correcto de la actualidad, pocos cestos exphcatlvos del pasado se pueden ela-
borar. Antes que nada, deberemos convenir que “fundamentalismo” y “laicismo”
son dos caras de una misma moneda que circula en el mundo contempordneo, pero
que no tenfa curso legal en la Edad Media occidental.

Esta introduccién, tan apegada a la ideologfa del presente, tiene por objeto
recordarnos a todos que la comprensién de la perfeccion espiritual y, llegado el
caso, de la santidad a través de la guerra por la fe, el rasgo ideoldgico bésico de
las cruzadas y de su consecuencia natural, las 6rdenes militares, exige hoy en dia
unas fuertes dosis de ascética intelectual tendente a abandonar lugares comunes
y a dotar de racionalidad interna al movimiento cruzado. Este posee la coheren-
cia del “aqui” y del “ahora” de los siglos XII y XIII, mds alld de la sesgada utili-
zacién del concepto en época contempordnea para calificar negativamente
situaciones del presente, recurso aplicable a una multitud de aspectos de la Edad
Media, época que todavia sigue siendo entendida en general como una edad de
oscurantismos.

Las raices de la idea de cruzada son profundas. El movimiento no emergié sin
mds del llamamiento efectuado por el papa Urbano II el 27 de noviembre de 1095
en el dmbito de las sesiones del concilio de Clermont, aunque independiente-
mente de ellas, por mucho que las palabras del pontifice sirvieran de necesario
aglutinamiento eclesial de desarrollos existentes tanto entre los seglares como en
el seno de la propia Iglesia. Es habitual remontarse a San Agustin para establecer
desde ¢l la secuencia guerra justa-guerra santa-cruzada, es decir, el paso de la acep-
tacién de un combate mds o menos defensivo, considerado licito en funcién del
objetivo, de la autoridad convocante y de la intencién del guerrero, a una lucha
con sancién divina y, finalmente, a un encuadramiento de ésta en un concepto de
Iglesia que patrimonializaba en Roma la fides y, por tanto, sancionaba institucio-
nalmente la guerra en su defensa’. La interpretacién del tltimo eslabén en clave
del nuevo orden eclesial, predicado desde la sede de Pedro, no es la dominante hoy
en dfa. La imagen prevaleciente hasta décadas recientes de un movimiento ema-
nado sin mds de la autoridad papal ha derivado en otra bien distinta. El péndulo
explicativo se ha deslizado al extremo opuesto, mostrando una emergencia desde

4. Tariq Ali, The Clash of Fundamentalisms. Crusades, Jihads and Modernity, Londres, 2002, pp.
42 y 40 (trad. castellana por Marfa Corniero, Madrid, 2002, pp. 64 y 63).

5. Esta evolucién fue tratada por Carl Erdmann en el que sigue siendo el trabajo bdsico sobre
los origenes ideoldgicos de la cruzada (Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Stuttgart, 1935; trad.
al inglés por Marshall W. Baldwin y Walter Goffart, The Origin of the Idea of Crusade, Princeton,
1977; trad. al italiano por Roberto Lambertini, Alle origini dell’ idea di crociata, Spoleto, 1996).
Existe también un estudio reciente a cargo de Jean Flori (La guerre sainte. La formation de lidée de
croisade dans ['Occident chrétien, Paris, 2001; trad. castellana por Rafael G. Peinado Santaella, La gue-
rra santa. La formacion de la idea de cruzada en el occidente cristiano, Madrid, 2003).



128 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

la base social que desvitaliza en exceso la necesaria aglutinacién que ejercié el
papado®. La adecuada percepcién historiogréfica del surgimiento de nuevas formas
de espiritualidad en el pueblo cristiano no puede explicar sin mds la conjuncién
de esfuerzos que supuso la cruzada.

La trayectoria durante el altomedioevo que ha quedado esbozada tuvo deter-
minados jalones cronoldgicos. La aceptacién del ataque contra quienes desestabili-
zaban doctrinalmente el cristianismo, especificamente los donatistas en tiempos de
San Agustin, dio paso a una tolerancia de la violencia contra paganos a partir del
comienzo de las denominadas guerras misioneras a fines del siglo VI. Dicha acti-
tud qued¢ fortalecida en circulos eclesiales a rafz de los enfrentamientos en el inte-
rior de Europa occidental fruto de las denominadas segundas invasiones. La Iglesia
doté de contenido espiritual a estas acciones armadas contra magiares, v1k1ngos 0
musulmanes, como también lo hizo en aquellas otras derivadas de la proteccién de
bienes y personas religiosos a través de la Paz y Tregua de Dios. Sin embargo, esta
disposicién favorable estaba todavia lejos de disefar un camino de espiritualidad
especifico para laicos guerreros en el dmbito de una nueva eclesiologfa que aspira-
ba a elevar la institucién eclesial al rango de supremo poder feudal en competen-
cia, por tanto, con otras instancias terrenales. Tal fue la cruzada, final de trayecto
que subsumid guerra justa y guerra santa, las cuales compartieron algunos, pero no
todos los elementos de aquélla. Estas dltimas legitimaciones de la accién bélica
reconocian la licitud moral del combate o el beneficio espiritual del guerrero en una
contienda especifica y aislada. La cruzada, en cambio, situaba a la guerra y sus acto-
res en el corazén del organigrama eclesial. Pretendia un dominio sobre las aristo-
cracias guerreras que pivotaba sobre el servicio armado de los milites. A él iba anejo
el beneficio de una remisién de penitencias e, incluso, de las propias faltas; también
la santidad en caso de muerte en lucha por la fe. El paso mds all4 significé obvia-
mente traspasar el umbral de un compromiso permanente con mayor exigencia,
abandonar el laicado e introducirse en el dmbito de la Iglesia regular. Eso fueron en
sustancia las 6rdenes militares.

La “nueva peregrinacién”, como Guiberto de Nogent denominé a la Primera
Cruzada en los inicios de su crénica’, era, en consecuencia, justa y santa. Los tipos

6. La llamada de atencién de Giles Constable en un conocido articulo (“Medieval Charters as
a Source for the History of the Crusades” en Peter W. Edbury ed., Crusade and Settlement, Cardiff,
1985, pp. 73-89) ha sido recogida y puesta en prdctica por Jonathan Riley-Smith y sus discipulos en
fechas recientes. Testimonio de ello son, por ejemplo: Marcus Bull, Knightly Piety and the Lay
Response to the First Crusade. The Limousin and Gascony c. 970-c. 1130, Oxford, 1993; Jonathan
Riley-Smith, 7he First Crusaders, Cambridge, 1997.

7. Guiberto de Nogent, Dei Gesta per Francos et cing autres texts, ed. Robert B. C. Huygens,
Corpus Cristianorum Continuatio Medievalis, CXXVIIA, Turnhout, 1996, IL.XI1.626, p. 129 (huius

peregrinationis initium), I1L1.13-14, p. 136 (huius novae peregrinationis). Existen traducciones recien-



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 129

de guerra aprobados por la Iglesia hasta ese momento no pueden ser, en cambio,
identificados con la cruzada, que sélo adquirié su cardcter propio fruto de las trans-
formaciones de todo tipo que se operaron en la segunda mitad del siglo XI. La
maduracién inicial de las relaciones feudales condujo a unas primeras pulsiones
expansivas en la base social de las distintas sociedades y también en las organiza-
ciones que las articulaban. Los impulsos de una nueva espiritualidad, que era uno
de los reflejos ideolégicos de la expansién, fueron no gestados, pero sf articulados
por una Iglesia papal en construccién, derivindolos hacia sus objetivos de dominio
universalista. La conjuncién de fervor aristocrdtico, de recept1v1dad popular y de
objetivos romanos hizo posible el movimiento cruzado. Los dos primeros elemen-
tos desde luego existian, pero fue la Iglesia la que los encauzé cifiéndolos a un pro-
yecto novedoso.

La novedad que suponia dicha manifestacién expansiva habia ya entrelazado
sus componentes de fondo en 1095 y afios posteriores, no asi su plena impronta
institucional que tardé en fraguar. Es sintomdtico que el término por el que cono-
cemos hoy en dia este impulso de la cristiandad latina no se generalizé hasta el siglo
XIII, elevando el signo distintivo externo que caracterizaba el voto, cruce signatus,
a identificacién general de aquél. Esta carencia de denominacién propia no era en
modo alguno indicativa de inexistencia del fenémeno, como ha defendido polémi-
camente Christopher Tyerman en un conocido articulo de un sesgo historiografico
que bien podriamos calificar de hiperinstitucionalista®. La inexistencia de forma, y
la nomenclatura lo es, no delata ausencia de una determinada realidad.
Simplemente atestigua que no ha alcanzado la madurez plena, que, en este caso,
supuso el acufiamiento de una expresién formal ad hoc.

Precisamente por carecer de terminologfa especifica, los cronistas de la Primera
Cruzada hubieron de recurrir al modelo existente de espiritualidad viajera por exce-
lencia, la peregrinacién, para designar lo que narraban, aunque todos ellos eran bas-
tante conscientes de las diferencias cualitativas entre ambas manifestaciones. Es
cierto que, en ocasiones, las referencias parecen no diferir en el fondo de las tradi-
cionales pricticas de visitas piadosas. Asi, cuando el anénimo relator de los Gesta
Francorum et aliorum Hierosolimitanorum, texto escogido en el presente trabajo
como prototlpo de las crénicas de primera mano elaboradas por testigos presencia-
les, expresé la voluntad del emperador bizantino, manifestada en Constantinopla
ante los dirigentes de la empresa cruzada, de que neminem nostrorum peregrinorum

tes de esta obra al inglés y al francés: Robert Levine trad., The Deeds of God through the Franks,
Woodbridge, 1997; Monique-Cécile Garand trad., Geste de Dieu par les Francs, Turnhout, 1998.

8. Christopher J. Tyerman, “Were There any Crusades in the Twelfth Century?”, The English
Historical Review, CX (1995), pp. 553-577. Reproducido con algtin cambio menor en idem, 7%e
Invention of the Crusades, Londres, 1998, pp. 8-29.



130 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

conturbari vel contristari in via Sancti Sepulcri, la férmula escogida parecia recoger
la buena voluntad ancestral hacia los viajeros cristianos a Jerusalén’. Estos peregri-
nos formaban, sin embargo, parte de una milicia de Cristo cuyas intenciones dis-
taban de ser pacificas en abierta discrepancia con los rasgos de cualquier viaje
penitencial previo o posterior.

Abundantes referencias en los Gesza son testimonio de la belicosidad de los
denominados peregrini. Bohemundo de Tarento, antes de la llegada de su contin-
gente a Constantinopla, se adelanté para conferenciar con Alejo Comneno en
aquella ciudad. Dejé el mando del conjunto expedicionario a su sobrino Tancredo,
quien se preocup6 de asegurar vituallas para la militia Christi, es decir, los peregri-
ni"'. Nunca antes éstos habian recibido tal calificacién colectiva. El cerco cristiano
de Antioquia, su toma por los occidentales y posterior asedio por los musulmanes,
ofrecen abundantes muestras de la semdntica del término escogido para nombrar a
los expedicionarios. Cuando Kerbogha, el atabeg de Mosul, sitié la ciudad recién
conquistada por los cruzados, se burlé de las pobres armas que habfan sido toma-
das a algunos latinos, signo indicativo de sus actuaciones guerreras'’; por mucho
que fuera precario, éste no era, desde luego, el equipamiento bdsico de un peregri-
no. A su vez, a la hora de relatar la reentrada en Antioquia de las tropas que acaba-
ban de derrotar al atabeg Kerbogha a sus puertas el 28 de junio de 1098, el redactor
del texto emplea el calificativo de victores scilicet peregrini, una expresién que, al
referirse a victoria militar y no del espiritu, respondia a una realidad claramente
nueva®. Poco después, al narrar la toma del castillo de Tell-Mannas por Raimundo
Pilet, miembro del contingente de Raimundo de Tolosa, el cronista anénimo deno-
mina a los asaltantes milites peregrini, asociacién de calificativos, opuestos aqui, que
dejaba atin mds clara la peculiaridad de la nueva empresa'. La ambivalencia del tér-

9. Gesta Francorum et aliorum Hierosilimitanorum, ed. latina y trad. inglesa por Rosalind Hill,
Londres, Edimburgo, Paris, Melbourne, Toronto y Nueva York, 1962, IL.VI, p. 12. Previamente
Louis Bréhier ya habfa editado el original latino y traducido el mismo al francés: Histoire anonyme
de la premiére croisade, Paris, 1924.

10. La gran peregrinacién liderada por el obispo Gunter de Bamberg y compuesta bdsicamen-
te de germanos, que tuvo lugar en 1064 y 1065, hubo de defenderse de ataques musulmanes en
Ramla ya cerca de Jerusalén, con utensilios a su alcance, pero de la autoproteccién de la expedicién
en situacién de emergencia en modo alguno puede inferirse un cardcter armado del conjunto (Einar
Joranson, “The Great German Pilgrimage of 1064-1065”, en Louis J. Pactow ed., The Crusades and
Other Historical Essays Presented to Dana C. Munro by his Former Students, Nueva York, 1928, pp. 3-
43).

11. Tancredus remansit caput militiae Christi, vidensque peregrinos cibos emere, ait intra se quod
exiret extra viam, et hunc populum conduceret ubi feliciter viveret, Gesta Francorum..., ILV, p. 11.

12. Op. cit., IXXXL, p. 51.

13. Op. cit., X.XXX, p. 72.

14. Op. cit., XXXX, p. 73.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 131

mino peregrinus, utilizado para las antiguas prdcticas piadosas y para los nuevos
cometidos, surgié en otros lugares de la obra. Cuando, en mayo de 1099, el gober-
nante musulmdn de Tripoli lleg a un acuerdo para el paso pacifico de la expedi-
cién cruzada, liberd, como acto de buena fe, a trescientos peregrinos®. Teniendo en
cuenta que era el primer contacto que tenfa con los expedicionarios latinos, se tra-
taba sin duda de cristianos capturados en su camino votivo a Jerusalén en tiempos
anteriores. Podemos, pues, percibir en el conjunto del relato un doble sentido del
término peregrini. El vocablo conservaba en ocasiones su sentido tradicional; la
mayorfa de las veces, sin embargo, denotaba una prictica nueva, alejada en el fondo
de la consideracién habitual de las peregrinaciones hasta ese momento.

La diferencia entre el trdnsito pacifico de antafio y la cruzada fue percibida con
claridad por los habitantes de la regién de Kastoria en Macedonia, segtin nos cuen-
ta Guiberto de Nogent, cronista posterior que no vivié los hechos y puede ser con-
siderado el mejor ejemplo de relato ideoldgico post eventum desde el occidente
latino. La poblacién de aquella zona rehusé avituallar al contingente de
Bohemundo de Tarento en trénsito hacia Constantinopla, al creer que eran gue-
rreros mds que peregrinos —militares illos estimantes, non peregrinos—'°. El monje
francés precisaba relatos anteriores, entre ellos los Gesta Francorum, cuyo redactor,
testigo de lo acontecido, no fue tan rotundo en la oposicién milicia-peregrinacién;
segtin este tltimo, la negativa provenia de la creencia local de que la voluntad de
los expedicionarios era devastar la tierra y matar a sus moradores —non putantes nos
esse peregrinos, sed velle populari terram et occidere illos”—. Anos después de los
acontecimientos, Guiberto de Nogent, al narrarlos, fue capaz de dar ya una forma
mds nitida a la diferencia entre las antiguas y las nuevas prdcticas. Es evidente que
al temor suscitado en Macedonia por los recién llegados debié contribuir la memo-
ria de las no lejanas incursiones normandas en la zona en la década de 1080. Sin
embargo, ello no devalda la percepcién de los residentes de estar confrontados a
una presencia cualitativamente distinta de las peregrinaciones tradicionales, cons-
tancia que les producfa inquietud. El conjunto de datos cronisticos aportados debi-
litan, por tanto, la idea de un protagonismo activo de la prdctica ancestral de visitas
piadosas a los lugares santos, en este caso Jerusalén, en la configuracién de la cru-
zada y de su entidad espiritual. Tampoco el eufemismo “peregrinacién armada”,

15. Op. cit., X XXXVI, p. 86.

16. Guiberto de Nogent, op. cit., IILI1.86-90, p. 139.

17. Gesta Francorum, 1.1V, p. 8.

18. El motor central del libro capital de Carl Erdmann fue situar el movimiento cruzado en la
senda de la idea de guerra santa, sacdndolo del contexto explicativo de las peregrinaciones en que se
habfa movido hasta entonces. El punto de partida quedé claro desde el propio prefacio del autor (Op.
cit., pp. XXXII-XXXIV de la traduccién inglesa). Tras la Segunda Guerra Mundial, la historiogra-
fia sobre las cruzadas retomd el hilo conductor de la espiritualidad penitencial y viajera. Escritos de

Jean Richard (7he Latin Kingdom of Jerusalem, vol. A, Amsterdam, 1979, pp. XV-XXIII y 109),



132 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

con el que una buena parte de la historiografia contempordnea ha pretendido sal-
var la antinomia entre peregrinacién y combate guerrero, recoge adecuadamente la
novedad”. No se trataba de una mutacién que recogfa en esencia gran parte de los
elementos del patrén original. Estamos en presencia de una espiritualidad nueva
dentro de un marco eclesial distinto al de la Iglesia anterior a la reforma. La inno-
vacién que suponfan pricticas guerreras aceptadas estructuralmente como benefi-
ciosas en el plano espiritual no encontraba todavia acomodo léxico ni juridico. En
consecuencia, habia que acudir al vocabulario existente. El uso de terminologfa tra-
dicional era recurso expresivo, no filiacién directa entre un fenémeno y otro.

No solamente estaba cambiando el contenido semdntico del vocablo peregri-
nacién. También empezaban a adquirir un nuevo sentido expresiones guerreras que
desde las Escrituras habian proliferado en los textos cristianos, siempre con nitido
significado de pugna interior contra el mal. Como se ha podido ya apreciar, tal es
el caso de miles | militia Christi. La tradicional implicacién del vocablo en siglos
anteriores con la idea de lucha moral por medio de la ascética y de la oracién se
manifestd con claridad, por ejemplo, en una carta del papa Nicolds I datada mucho
tiempo atrds, en abril de 865. En ella, el pontifice expresaba quejas ante los reyes
carolingios Luis el Germdnico y Carlos el Calvo por haber impedido a los obispos
asistir al sinodo romano con la excusa de que estaban participando, junto a otros
dependientes de los monarcas, en la lucha contra piratas maritimos, es decir, contra
los normandos. El papa indicaba “que a los guerreros de Cristo [militibus Christi]
les es dado servir a Cristo, mientras que los guerreros seculares deben hacerlo al
siglo ... . En consecuencia, si los guerreros del siglo se ejercitan en la milicia secu-
lar, ;qué es lo que debe corresponder a los obispos y a los guerreros de Cristo [mili-
tes Christi] si no es dedicarse a la oracién?”.

No hay siquiera que acudir a la presentacion claramente ideologizada posterior
de Guiberto de Nogent, para constatar que, en el clima de la Primera Cruzada, los
milites Christi ejercian cotidianamente un combate fisico que estaba intrinsicamente

Hans Mayer (7he Crusades, 22 ed., Oxford, 1988, pp. 23-37) o Jonathan Riley-Smith (7he First
Crusade and the Idea of Crusading, Londres, 1986, pp. 22-25) as lo atestiguan.

19. Jonathan Riley-Smith ha matizado en un texto todavia en prensa la conexién directa entre
peregrinacién y cruzada, estableciendo desde los origenes una diferencia formal entre ambas: los
peregrinos no prestaban un voto ni iban armados. Sin embargo, no llega a la légica conclusion final:
la utilizacién de terminos tradicionales no implicaba en las fuentes aceptacién sin mds de la semdn-
tica habitual hasta ese momento (“An Army on Pilgrimage”, en Luis Garcia-Guijarro Ramos ed.,
Jerusalem the Golden: The Conquest of the Dream (The First Crusade: From the West ro the Holy Land)
[en prensa]).

20. ... cum militibus Christi sit Christo servire, militibus vero saeculi saeculo, ... . Quodsi saeculi
milites saeculari militiae student, quid ad episcopos et milites Christi, nisi ut vacent orationi?
(Monumenta Germaniae Historica [MGH], Epistolae, V1, ed. Ernst Perels,Berlin, 1925, p. 310).



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 133

unido a otro moral por la propia purificacién. Es en esta unién indisoluble, en donde
quedé expresada la nueva espiritualidad. En Antioquia o Jerusalén, antes de episodios
bélicos trascendentales, prdcticas expiatorias en forma de ayunos o procesiones ante-
cedfan a la otra cara de la moneda espiritual: la lucha armada contra el mal*'. Aquellos
ritos previos buscaban subsanar comportamientos personales desviados y propiciar el
favor divino; la guerra subsiguiente, llevada a cabo por guerreros purificados, atafifa
a la maldad exterior, personificada en este caso por los musulmanes. La expresién
individual de la piedad a través de la praxis mondstica dejaba de ser la tnica via rele-
vante de profundizacién en la fe. Mediante formas habituales de penitencia y a tra-
vés del combate, la cruzada ofrecia entonces una insercién de cada uno de los
participantes en una socializacién externa del camino de perfeccién, no meramente
interna como en los cenobios. Dicha via estaba articulada por el poder que era depo-
sitario de la fe que se defendia, en definitiva, por la Iglesia Romana. La ecuacién en
construccién entre fides y ecclesia convertia a la guerra por la fe en préctica piadosa al
servicio del papado, dentro de un marco feudalizado en el que el perfeccionamiento
espiritual era servitium a un ente jerarquizado y que aspiraba a centralizarse en Roma,
el cual, mediante el beneficium de la remisién de penas, devolvia tangiblemente el pre-
mio por la fidelidad prestada en el campo de batalla.

Desde la toma de Nicea el 19 de junio de 1097 hasta la batalla de Ascalén el
12 de agosto de 1099, los Gesta Francorum identificaron repetidamente los gue-
rreros con el nombre de milites Christi. En el momento de quedar rodeados por
los turcos en Dorilea el 1 de julio de 1097, el relator puso en boca de
Bohemundo unas palabras de dnimo dirigidas a seniores et fortissimi milites
Christi*. Cuando Tancredo y Balduino se separaron del contingente principal a
mediados de septiembre de 1097, el autor anénimo calificé al primero de vero
miles Christi®. En pleno cerco de Antioquia, en el enfrentamiento que tuvo lugar
en el noroeste de la ciudad en torno a la Torre Mahumeria, los combatientes cris-
tianos recibieron la denominacién de milites igitur veri Der**. En la denominada
batalla de Antioquia, que liberé a los cristianos del cerco de Kerbogha, los triun-
fantes guerreros latinos que perseguian a los derrotados musulmanes fueron
igualmente descritos como milites Christi. En las escaramuzas previas a la con-
quista de Jerusalén, que tuvieron lugar entre el 6 de junio y el 15 de julio de

21. Antioquia: Gesta Francorum, IX.XXIX, pp. 67-68; Guiberto de Nogent, op. cit., VL.IV.98-
105, p. 236. Jerusalén: Gesta Francorum, X.XXXVIII, p. 90; Guiberto de Nogent, op. cit,
VILVI.281-291, pp. 276-277.

22. Gesta Francorum, 111.IX, p.18.

23. Op. cit., IVX, p. 24.

24. Op. cit., VILXVIIL, p. 40.

25. Op. cit., IXXXIX, p. 70.

26. Op. cit., X.XXXVIL pp. 88 y 89.



134 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

1099, fueron llamados de la misma manera®. Estos calificativos, tomados de
especificas acciones de guerra, desvelan la nueva semdntica. En este contexto, los
milites Christi no aparecfan como meros guerreros o simplemente como laicos
purificando sus culpas. Eran dependientes temporales de la sede de Pedro expian-
do sus pecados mediante la lucha armada contra infideles; éstos podian ser paga-
nos o bien cristianos. El cambio de sentido de militia es, sobre todo, conocido
por el conocido texto de Bernardo de Claraval en defensa de la orden del Temple.
Los primeros relatos cronisticos de la cruzada desarrollada entre 1096 y 1099, de
los que el alegato bernardiano es posterior en unos treinta afios, muestran que el
abad cisterciense no innovd, sino tan sélo profundizé en la nueva semdntica que
la reforma eclesidstica estaba aportando a terminologfa religiosa de siglos a través
de la guerra por la fe, es decir, de la cruzada.

Idéntico camino siguieron otras denominaciones que en su acepcién tradicio-
nal recogfan una tensién interna de autoperfeccionamiento espiritual. Tal es el caso
del calificativo athleta Christi. Igual que el duro esfuerzo fisico propiciaba al atleta
la victoria, el combate moral conducia a la derrota del mal en cada una de las con-
ciencias. El término, referido originalmente a una pugna entre individuos, adqui-
ria un fondo de busqueda de la progresién espiritual; en consecuencia, era
homologable a miles en su sentido religioso habitual hasta la segunda mitad del
siglo XI. Igual que este tltimo vocablo, comenzé también a significar a partir de la
reforma eclesidstica romana, y especificamente en el lenguaje de los cronistas de la
Primera Cruzada, lucha externa contra quienes no aceptaban la fides romana. El
redactor de los Gesta Francorum utilizé por dos veces el apelativo athleta Christi y
en ambas con un inequivoco sentido guerrero. Cuando Bohemundo, en los pri-
meros momentos del cerco de Antioquia en octubre de 1097, ayudé al someti-
miento del castillo extramuros de Aregh, recibié por parte del relator el calificativo
de fortissimus Christi athleta, sin duda una exaltacién de la virtud militar de
Bohemundo”. Meses mds tarde, dicho término fue puesto en boca del propio lider
normando en el fragor de lo que se ha denominado batalla del Lago de Antioquia.
A la hora de espolear el 9 de febrero de 1098 a su condestable Roberto Fitz-Gerard
a cargar contra las huestes de Ridwan, emir de Alepo, y de Ortoq, gobernador de
Jerusalén, quienes habfan acudido en socorro de la ciudad sitiada, Bohemundo
concluyd la breve arenga emplazando a su subordinado a comportarse como “for-
tisimo atleta de Cristo”, es decir, a entrar en batalla.

Los trazos fundamentales de la evolucién del concepto de guerra aceptable para
el cristiano fueron sintetizados brillantemente por Guiberto, abad del monasterio
de Nogent en la didcesis de Laon desde 1104. Este cronista de la Primera Cruzada,

27. Op. cit., VXII, p. 29.
28. Op. cit., VLXVII, p. 37.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 135

que debié culminar su obra en la segunda mitad de 1109%, ha sido minusvalorado
hasta décadas recientes por considerar que sélo habia reelaborado en forma ampu-
losa la espontdnea narracién anénima de los Gesta Francorum, coetdnea de los suce-
sos, adobdndola con una interpretacién eclesidsticamente correcta de la expedicién
que culmind con la conquista de Jerusalén y de los sucesos acaecidos en su trans-
curso®; los retoques implicaban edulcoracién, cuando no adulteracién de motivos
y pensamientos de los participantes. Steven Runciman y previamente Claude
Cahen, para quienes estas obras eran simples remaniements de los Gesta, represen-
taron la visién romdntica de fascinacién por los relatos frescos de los testigos de los
hechos®'. Jonathan Riley-Smith inicié la inflexién de esta consideracién al estimar
que el escrito de Guiberto, junto a los de Baudri de Bourgueil, arzobispo de Dol,
y de Roberto de Reims o el Monje®, entraban todos dentro de la categoria de “refi-
namiento teoldgico”, el cual superaba la mera correccién eclesial reformadora para
constituirse en ordenacién precisa por educadas mentes mondsticas de las explica-
ciones inconexas a cargo de los protagonistas recogidas en los textos primitivos®. Es
cierto que los Dei Gesta per Francos, significativo titulo expresivo de un protago-
nismo divino y de la gens francorum, pertenecen a un segundo momento cronisti-
co tras los relatos de algunos participantes en la empresa, cuatro en total, los ya
referidos Gesta de autor anénimo y los redactados por Pedro Tudebodo, Raimundo
de Aguilers y Fulquerio de Chartres, este dltimo extendiendo su narracién hasta la
década de 1120 en que fallecié en Ultramar*. Pero la circunstancia de su confec-

29. Monique-Cécile Garand trad., Geste de Dieu..., p. 14.

30. Los criticos se han dejado llevar por consideraciones del propio Guiberto de Nogent defen-
diendo una presentacién menos clara y accesible de los sucesos: Talis namque animo meo voluntas
adiacet, ut sit magis subobscurorum appetens, rudium vero et impolite dictorum fugitans. Ea quippe, quae
meum exercere queant animum, pluris apprecior quam ea, quae captu facilia nichil memorabile avido
semper novitatis largiuntur ingenio, Guiberto de Nogent, ap. cit., V.3-8, p. 200.

31. Claude Cahen, La Syrie du nord a Iépoque des croisades et la principauté franche d’Antioche,
Parfs, 1940, pp. 8-10; Steven Runciman, A History of the Crusades, vol. 1, The First Crusade and the
Foundation of the Kingdom of Jerusalem, Cambridge, 1951, p. 330 (trad. castellana por Germdn
Bleiberg, Historia de las Cruzadas, . 1, La Primera Cruzada y la Fundacion del Reino de Jerusalén,
Madrid, 1956, p. 322). La postergacién de estas fuentes algo mds tardfas viene atestiguada por la ausen-
cia hasta fechas recientes de ediciones y traducciones modernas. Esta inercia se rompié para Guiberto
de Nogent en la segunda mitad de la década de 1990, pero Baudri de Bourgueil y Roberto de Reims
deben todavia consultarse en la versién de los decimondnicos Recueil des Historiens des Croisades.

32. Baudri de Bourgueil o de Dol, “Historia de peregrinatione Jherosolimitana”, en Recueil des
Historiens des Croisades, t. IV, Paris, 1879, pp. 1-111; Roberto de Reims o el Monje, “Historia
Jherosolimitana”, en Recueil..., t. 111, Parfs, 1866, pp. 717-882.

33. J. Riley-Smith, The First Crusade..., cap. 6, Theological refinement, pp. 135-152.

34. Pedro Tudebodo, “Historia de Hierosolymitano itinere”, en Recueil..., t. 111, pp. 1-117; edi-
cién reciente a cargo de John Hugh Hill y Laurita L. Hill, Parfs, 1977; traduccién al inglés de los
mismos autores: 7he History of the Jerusalem Journey, Filadelfia, 1974. Raimundo de Aguilers,



136 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

cién mds tardfa, sin una percepcién directa de los eventos, no resta interés a las cré-
nicas posteriores, pues no son, en efecto, una simple transposicién refinada de
aquéllas escritas coetdneamente a los sucesos, sino que afiaden el encuadre ideold-
gico de acontecimientos nuevos. Esta explicacién de los hechos no puede conside-
rarse construida sin mas en los monasterios francos septentrionales, tan lejanos de
los acontecimientos. Fue mds bien una depuracién intelectual de una ideologia
existente en la propia expedicién cruzada, aunque no clara y rotundamente expli-
citada en los textos de los primeros relatores que formaban parte de los distintos
contingentes guerreros. Ademds, en el caso de Guiberto que nos ocupa vy, asimis-
mo, en los otros dos autores, la reflexién aporté también informacién desconoci-
da, que fue obtenida gracias a relatos de los propios protagonistas de la expedicién.
Esta actitud intelectual revela la seriedad de unos escritos, valiosos tanto en los
datos novedosos como en el anclaje del conjunto en una nueva forma de religiosi-
dad.

El libro inicial de los Gesta de Guiberto de Nogent, de creacién enteramente
suya, pues el anénimo de referencia entraba in medias res, situaba el llamamiento
de Clermont y los acontecimientos posteriores dentro de una perspectiva general.
Era dentro de este marco donde el autor trazé una sintesis de la evolucién del con-
cepto de guerra que se adecuaba a los momentos que hemos esbozado:

“Si el objetivo de estos hombres [los milites mundanos] hubiera sido pro-
teger la libertad o defender los asuntos publicos, ellos podrian ciertamente
encontrar una justificacién honorable para sus actuaciones. Cuando se rechaza
los ataques de las naciones bdrbaras o de la gente pagana, ningin guerrero
puede rehusar tomar las armas; fuera de estos casos, siempre ha sido justo hacer
la guerra para defender la santa Iglesia. Pero esta intencién piadosa ha llegado
a perderse en los espiritus, pues la envidia desenfrenada de poseer se ha apode-
rado de todos los corazones. Por ello, Dios en la actualidad ha ofrecido com-
bates santos [prelia sancta], donde, tanto los que luchan a caballo como el
pueblo llano, puedan encontrar medios nuevos de ganar su salvacién [novum
repperirent salutis promerendae genus], en lugar de matarse entre si, siguiendo el
ejemplo de los antiguos paganos. De esta forma, no se verdn ya obligados a
renunciar por completo a la vida secular, adoptando, segin es costumbre, la

“Historia Francorum qui ceperunt lherusalem”, en Recueil.., t. 111, pp. 231-309; edicién moderna
por John Hugh Hill y Laurita L. Hill bajo el titulo Le “Liber” de Raymond d’Aguilers, Paris, 1969;
traduccién al ingles de los mismos autores: The History of Frankish Conquerors of Jerusalem, Filadelfia,
1968. Fulcheri Carnotensis Historia Hyerosolimitana, ed. Heinrich Hagenmeyer, Heidelberg, 1913;
traduccién al inglés de Frances Rita Ryan editada por Harold S. Fink: A History of the Expedition to
Jerusalem, 1095-1127, Knoxville, 1960.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 137

vida mondstica o cualquier otra profesién religiosa, sino que accederdn hasta
cierto punto a la gracia de Dios, conservando su estado habitual y desempe-
fiando sus funciones en el mundo™.

Pocas expresiones hay mds nitidas que ésta del nuevo protagonismo espiritual
del laico guerrero, que, sin renunciar a su lugar en la sociedad, accedia a un cami-
no de salvacién que protagonizaba bajo cobertura eclesidstica. La Iglesia extendia la
red de fidelidades en el campo de la progresién del espiritu, en el cual aspiraba a un
dominio absoluto lejos de cualquier interferencia de reyes o emperadores. Los bella-
tores encontraban asf una via que permitfa conjuntar su ocupacién mundana y su
devocién religiosa, dentro de una dependencia laxa y limitada en el tiempo hacia la
Iglesia que no comprometia el resto de sus ataduras terrenales.

El abad de Nogent recogié mds tarde las mismas ideas en el texto de la alocu-
cién de Urbano II, elaborado ex novo a base de informaciones, pues Guiberto,
entonces un simple monje de la abadia de San Germero de Fly, cercana a Beauvais,
no estuvo presente en Clermont, a diferencia de Baudri de Bourgueil, Roberto de
Reims o Fulquerio de Chartres, que debieron reconstruir en sus escritos el discur-
so sobre la base de los recuerdos que conservaban®. En palabras del cronista
Guiberto, el papa argumentaba:

“Si os estd permitido, guerreros cristianos, tomar las armas para defender la
patria, si pensais que se deben derramar cantidades de sudor para llegar a los
templos de los santos apéstoles o de cualquier otro santo, ;por qué rehusdis des-
cubrir la cruz, la sangre de Cristo y su tumba, visitarlas y salvar vuestras almas
al hacerlo?. Os habéis visto involucrados en guerras injustas hasta el momento;
en ocasiones os habéis matado los unos a los otros de golpes furiosos sin otro
motivo que la avaricia y el orgullo; habéis merecido por ello la pérdida de la
eternidad y la certidumbre de la condenacién. Hoy os proponemos guerras que
llevan en s{ mismas el exultante don del martirio, combates a los que se afiade
un timbre de gloria para el presente y para la eternidad™.

Una argumentacién similar aparece en el texto de Baudri de Bourgueil. Su pre-
sencia en Clermont no garantiza fidelidad a las palabras del pontifice, pues el cro-

35. Guiberto de Nogent, op. cit., 1.1.59-73, p. 87.

36. La alocucién de Urbano II fue estudiada en su dia por Dana Carleton Munro en un arti-
culo ya cldsico: “The Speech of Urban II at Clermont”, American Historical Review, X1 (1906), pp.
231-242.

37. Guiberto de Nogent, op. ciz., I1.IV.158-168, p. 113.



138 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

nista escribié mds de una década después, y sus recuerdos algo lejanos resultaron
sin duda coloreados en el relato:

“Cefiidos con el cingulo de la milicia estdis henchidos de orgullo; lacerdis
a vuestros hermanos y os despedazdis los unos a los otros. La milicia que des-
garra el rebano del Redentor no es la milicia de Cristo. La Santa Iglesia ha reser-
vado una milicia para si en defensa de los suyos, pero vosotros la habéis

desfigurado convirtiéndola en malicia. ... . Ahora bien, si queréis cuidar de
vuestras almas, deponed cuanto antes el cingulo de este tipo de milicia y con-
currid lo antes posible a la defensa de la Iglesia oriental. ... . Es horrendo, her-

manos, verdaderamente horrendo, que extenddis vuestra mano depredadora
sobre cristianos. No es tan malo blandir la espada contra los sarracenos; mas
bien se trata de un bien singular, pues es caridad exponer la vida por los her-
manos [quia et caritas est, pro fratribus animas ponere]”*.

Afios mds tarde, la defensa de la nueva milicia templaria llevada a cabo por
Bernardo de Claraval no hizo sino seguir idénticas lineas de razonamiento.

De entre la multitud de sugerencias que ofrecen los dos textos reproducidos,
retengamos una: la Iglesia no calificaba ya una determinada guerra de justa y santa,
sino que ofrecfa un proyecto de santidad a través de una violencia reglamentada por
ella: nunc vobis bella proponimus decia Urbano II en la versién del sermén exhorta-
torio imaginada por Guiberto de Nogent. La lucha ya no tenfa bdsicamente un
componente defensivo u ofensivo especifico. La fides necesitaba extenderse hacia
quienes nunca la habfan reconocido, los paganos —los musulmanes eran errénea-
mente calificados como tales—, pero asimismo protegerse de aquéllos que, par-
tiendo de ella, se habian alejado, caso de herejes, cismdticos o simplemente de
quienes no compartian la nueva eclesiologfa romana. No deja de ser revelador que,
tal como nos refieren todas las fuentes, Bohemundo de Tarento y su contingente
quemaran una fortaleza de maniqueos en su trdnsito por la Via Egnatia hasta
Constantinopla®. También es sintomdtico que el redactor de los Gesta Francorum

38. Baudri de Bourgueil, op. cit., LIV, pp. 14-15. Jonathan Riley-Smith ha abundado sobre el
trasfondo ideoldgico de amor [caritas] a Dios y a los hermanos cristianos, no asf a los musulmanes,
que subyacia a todas las empresas cruzadas (“Crusade as an Act of Love”, History 65 (1980), pp. 177-
192; reproducido en Thomas F. Madden ed., The Crusades. The Essential Readings, Oxford, 2002,

. 32-50).
PP 39. Gesta Francorum, LIV, p. 8; Guiberto de Nogent, op. cit., IILI1.91-95, p. 139. Bien es cier-
to que la avanzadilla enviada a Antioquia en septiembre de 1098 antes de la llegada del cuerpo expe-
dicionario principal y que estaba constituida por miembros del contingente de Raimundo de
Aguilers, parece haber recabado informacién de paulicianos que detentaban una fortaleza en las cer-
canfas de la ciudad sin haberles molestado (Gesta Francorum, IVXI, p. 26).



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 139

situara a paulicianos, herejes dualistas, entre los componentes de una fuerza de
socorro musulmana destinada a levantar el cerco cristiano de Antioquia, asi como
que también los mencionara entre el ejército de Kerbogha o entre los defensores de
la fortaleza de Arqa, sitiada entre febrero y mayo de 1099 por todos los compo-
nentes de la expedicién, a excepcién de Bohemundo que permanecié en
Antioquia®. Es irrelevante en este momento el hecho de que, cristianos heréticos
combatieran o no junto a los musulmanes. Lo significativo es que el cronista los
situaba en un mismo plano de maldad que a los sarracenos. Ello delata con clari-
dad el sentido de infideles, que no se encontraba limitado con exclusividad a los
seguidores de Mahoma, sino que se extendia a todos aquellos que no aceptaban la
fides romana. En las situaciones descritas, es cierto que se trataba de una secta mds
alld de los limites doctrinales incluso menos exigentes del cristianismo. En otras
ocasiones, caso de las corrientes eclesioldgicas imperiales coetdneas, la ortodoxia
doctrinal era irreprochable, la fidelidad a Roma no y, en consecuencia, se podia y
debia actuar contra estas tltimas.

La narracién que hizo Guiberto del devenir de los cruzados hasta Jerusalén estd
plagada de referencias que vuelven una y otra vez a los puntos referidos. La deser-
cién de Guillermo el Carpintero durante el sitio de Antioquia dio lugar a un 4cido
comentario, extensible a otros participantes que no hacfan gala del suficiente ardor
guerrero:

“pues, si quienes llevaban a cabo en sus lugares de origen guerras injustas,
cuando despojaban criminalmente a los pobres en su propio beneficio, se
hubieran entonces mostrado timidos, habrian tenido razén, pues exponfan sus
almas a la condenacidn. Pero, alli donde tienen la total certidumbre de obtener
su salvacién [ubi omnimoda salutis erat internae securitas], toda timidez es infi-
nitamente condenable™".

El abandono de la “santa milicia”, entonces y durante el cerco del atabeg de
Mosul Kerbogha, tras la conquista latina de la ciudad el 3 de junio de 1098, con-
trastaba con el comportamiento de quienes perseveraron, asimilados a monjes por
su penitencia y santidad, en clara referencia a cémo la opcién por el comporta-
miento santo desde la vida seglar del combatiente, considerada en principio por el
propio Guiberto, como hemos visto, de rango algo inferior a la vocacién monacal,
podia elevarse a cotas de igualdad, aunque tal equiparacién sélo serfa plena mds
tarde en las érdenes militares. El De laude bernardiano llegé a situar por delante a
los freires templarios debido a su doble dedicacién. “Tampoco tiene nada de extra-

40. Op. cit., VIILXX, p. 45, IX.XXI, p. 49, X.XXXIIL, p. 83.
41. Guiberto de Nogent, op. cit., IV.VIL.365-370, p. 179.



140 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

ordinario —aunque no deja de ser laudable—", escribfa San Bernardo, “presentar
batalla al mal y al diablo con la firmeza de la fe; asi vemos por todo el mundo a
muchos monjes que lo hacen por este medio. Pero que una misma persona se cifia
la espada, valiente, y sobresalga por la nobleza de su lucha espiritual, esto si es para
admirarlo como algo totalmente ins6lito™.

La descripcién de la inesperada victoria de los cristianos, asediados en
Antioquia frente al conjunto de tropas musulmanas dirigidas por Kerbogha, per-
mitié a Guiberto introducir en la narracién una caracterizacién nitidamente feudal
de la relacién de los combatientes con la divinidad. La llegada de tropas celestes
lideradas por los santos militares Jorge, Mercurio y Demetrio fue vista como ayuda
divina al servitium de los cruzados manifestado en la sangre derramada®. Esta vin-
culacién personal con la divinidad, que requeria servicio, aunque también protec-
cién y ayuda por parte de ella, se vio nitidamente reflejada, tanto en las
escenificaciones presentadas por los Gesta anénimos como por Guiberto de
Nogent, en una anécdota que tuvo lugar tras la toma de Antioquia por los cruza-
dos el 3 de junio de 1098 y después de que se hubiera consumado de inmediato el
sitio al que sometié a la ciudad Kerbogha. Cuando Guy, hermanastro de
Bohemundo, al servicio del emperador Alejo Comneno desde antes de la cruzada,
escuché de Esteban de Blois, en el campamento de Alejo, levantado en Filomelio
en el corazén de Asia Menor, la probable caida de Antioquia ante el asfixiante cerco
del atabeg de Mosul y, por tanto, el trdgico fin de la expedicién cristiana, estallé en
un mar de lamentaciones. La ficcién de reconstruccién de sus palabras ofrecida por
Guiberto recoge la queja del familiar por la falta de correspondencia divina, en
forma de proteccién y defensa de los suyos, al servicio de penalidades y muerte en
su nombre ofrecido por los cruzados*. La conclusién era rotunda: “;a quién encon-
trards a partir de ahora que quiera obedecer tus designios?”®. Las exclamaciones
eran desde luego retéricas, pues el escritor conocfa que Dios habia sido fiel a los
suyos, pero el esquema es reflejo fidedigno de cémo las relaciones con la divinidad
se adecuaban a las pautas sociales del momento. Los términos que puso en boca de

42. Bernardo de Claraval, “Liber ad Milites Templi. De Laude Novae Militiae”, en Obras
Completas de San Bernardo, t. 1, Madrid, 1983, pp. 498-499. La traduccién castellana no es total-
mente fiel al texto latino, pero se ha mantenido aqui.

43. Guiberto de Nogent, op. cit., VI.IX.197-210, p. 240: ... fissi sanguinis Christo detulere servi-
tium. La presencia de los tres santos guerreros aparecfa ya atestiguada en los Gesta Francorum,
IX.XXIX, p. 69. El concurso del legendario ejército de socorro dirigido por los santos Jorge,
Mercurio y Demetrio fue calificado de adiuzorium Christi por los dos escritores citados.

44. ... cur populum ... nefandorum hominum gladiis feriendum absque subsidio tuae protectionis
obieceris? (op. cit., V.XXVIL.852-856, p. 230); ... cum te ad tuos defendendum universi amodo iudica-
re debeant impotentem? (op. cit., V.XXVII859-860, p. 230).

45. Op. cit., V.XXVII.858-859, p. 230.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 141

Guy el redactor anénimo de los Gesza, a quien debié llegar esta noticia en el vera-
no de 1098 tras la victoria de fines de junio sobre Kerboga, eran atin mds radica-
les: “Nosotros y otros cristianos te abandonaremos, y no te recordaremos mds, ni
alguno de nosotros escuchard a otro invocar tu nombre™. El tenor del aparente
exabrupto reflejaba sin duda el sentir de los triunfadores, para quienes la ayuda
divina no era graciosa, sino que obedecia al compromiso adquirido con un pueblo
que manifestaba fidelidad hasta la muerte.

De las varias referencias a la crénica de Guiberto de Nogent se puede inferir un
cuidado discurso teoldgico acerca de la novae peregrinationis. Habian transcurrido
algunos afios, no muchos, desde que un miembro del contingente de Bohemundo
redactara anénimamente sus escuetas narraciones. En ellas las derivaciones ideold-
gicas justificativas de la expedicién y de sus pormenores estdn ausentes por com-
pleto. En la batalla del Lago de Antioquia, que enfrenté el 9 de febrero de 1098 a
un conjunto de emires con los cristianos que asediaban la ciudad, Bohemundo,
segiin hemos visto, arengé a su condestable con una exhortacién en la que, de
acuerdo a los Gesta, se encontraba la afirmacién: “Y conoce realmente que esta gue-
rra no es carnal, sino espiritual””. Pobre balance explicativo, que no es en modo
alguno enriquecido, en los inicios de la crénica, con la afirmacién de que “si cual-
quier hombre, con ardor, y con corazén y mente puros, deseara seguir a Dios y qui-
siera fielmente llevar la cruz tras él, no deberfa retrasarse en emprender el camino
del Santo Sepulcro™. Tampoco las razones aducidas para la incorporacién de
Bohemundo, que se encontraba en el cerco de Amalfi, al contingente de francos
que atravesaba las peninsula itdlica abundan en motivos claros de una decisién que
dejaba a su tio, el conde de Sicilia Roger, solo para someter la revuelta amalfitana;
tnicamente hay una vaga referencia a la intervencién del Espiritu Santo®. Estas
raquiticas alusiones al contexto espiritual parecen indicar que no existia entre el
comun de los cruzados una idea muy depurada del sentido del camino que empren-
dian, lo cual en modo alguno implica que no entrevieran la novedad de la empre-
sa, como hemos podido apreciar a través de numerosos testimonos de los Gesza.

La situacién era probablemente distinta entre el alto clero acompafante, caso
del legado papal Ademaro de Puy; ellos debieron tener un sentido mds nitido de los
sucesos. Desde luego, entre clérigos y monjes ilustrados de la retaguardia occiden-
tal proclives a las reformas romanas, la percepcién del trasfondo de la empresa fue
ya total; los textos del segundo ciclo cronistico asi lo atestiguan. Guiberto de
Nogent expresé sin ambages la impronta espiritual de la expedicién en frases que

46. Gesta Francorum, IX.XXVII, p. 64.

47. Op. cit., VLXVIL, p. 37.

48. Op. cir., 11, p.1.

49. Op. cit., LIV, p. 7: Sancto commotus [Boamundus] Spiritu.



142 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

recuerdan las palabras puestas en boca de Bohemundo por el redactor de los Gesza
y que aparecen desgranadas en el libro VII, el segmento tltimo de la crénica que
narra la llegada a la meta: Jerusalén®.

La pregunta obvia que suscitan las diferencias expuestas entre los relatores pre-
sentes en los acontecimientos y aquéllos situados a distancia geogrifica y cronolé-
gica de los hechos radica en saber si el “refinamiento teolégico”al que se refiere
Jonathan Riley-Smith era una construccién vacua o respondia a la realidad; si los
simples razonamientos del redactor anénimo, centrados en la meta mitica de
Jerusalén, eran la base del movimiento o s6lo un engranaje primario de una maqui-
naria mds compleja. En definitiva, si la cruzada era una explosién aristocrético-
popular con tintes escatoldgicos o un imperfecto encauzamiento papal de un
dinamismo social con derivaciones ideoldgicas, realizado en funcién de sus intere-
ses de construccién de un poder ecuménico. En Historia no son aplicables los con-
trafactuales, por lo que no es posible determinar si hubiera germinado una
corriente de impronta parecida sin impulso papal. Pero dos puntos si que nos per-
miten proyectar algo mds de luz sobre esta cuestion. Los aspectos varios en que se
concretd la espiritualidad cruzada —martirio, santidad o remisién de pecados— no
comportaban en si mismos novedad alguna. Sin embargo, su articulacién sf resul-
t6 innovadora y estuvo ligada al nuevo concepto de Iglesia emanado de Roma.

No existe confrontacién bélica de envergadura a todo lo largo de la Primera
Cruzada en que las fuentes no hagan referencia explicita al cardcter de mdrtires de
los caidos™. Xerigordon y Civetot, las dos masacres que pusieron fin en septiembre
y octubre de 1096 a la aventura popular predicada por Pedro el Ermitafio™, la toma
de Nicea el 19 de junio de 1097%, las batallas de Dorileo el 1 de julio de 1097** o

50. De his itaque spirituali solum desiderio ceptis patratisque preliis ... (Guiberto de Nogent, op.
cit., VI1.29-30, p. 267); ... numquam a seculorum rales extitisse principiss, qui pro sola expectatione emo-
lumenti spiritualis tot corpora sua exposuere suppliciis (op. cit., VILV.237-240, p. 275).

51. Distintos autores han dedicado trabajos a este tema: Jonathan Riley-Smith, “Death on the
First Crusade”, en David Loades ed., The End of Strife. Papers Selected from the Proceedings of the
Colloquinum of the Commission Internationale d’Histoire Ecclésiastique Comparé held at the University
of Durham, Edimburgo, 1984, pp. 14-31; H. E. John Cowdrey, “Martyrdom and the First Crusade”,
en Peter Edbury ed., Crusade and Settlement, Cardiff, 1985, pp. 46-56; Jean Flori, “Mort et marty-
re des guerriers vers 1100. Lexemple de la Premiere Croisade”, Cabiers de civilisation médiévale, 34
(1991), pp. 121-139; Colin Morris, “Martyrs on the Field of Battle before and during the First
Crusade”, Studies in Church History, 30 (1993), pp. 93-104.

52. Gesta Francorum, 111, p. 4; Guiberto de Nogent, op. ciz., I1.X. 545-546, p. 126. En ambos
casos se indica que fueron los primeros mdrtires de la cruzada.

53. Gesta Francorum, 1L.VIIL, p. 17. Guiberto de Nogent, op. ciz., IIL.VIII, 359-361, 406-412,
440-443, pp. 148, 150-151; IILIX. 478-489, pp. 152-153. En este tltimo texto Guiberto de Nogent
extendid el munus martirii a quienes habfan muerto de hambre.

54. Op. cit., IILX. 568-569, 572-573, 597-599, pp. 156y 157.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 143

de la Torre Mahumeria en marzo de 1098, el sitio de Arqa entre febrero y mayo de
1099%, todos estos enfrentamientos generaron abundantes bajas que las fuentes
incorporaron a la némina de mdrtires. La referencia suele ser mds lacdnica en los
Gesta, mds rica de contenido ideoldégico en Guiberto de Nogent. Asi, respecto a la
pugna en torno a la fortaleza extramuros de Antioquia acaecida en marzo 1098, el
relator anénimo se limité a decir:

“En dicho dia mds de mil de nuestros combatientes a caballo o a pie sufrieron
martirio; creemos que fueron al cielo y allf recibieron la estola del martirio”*.

Sin embargo, Guiberto de Nogent se extendié en el valor redentor de una
muerte por la fe:

“Se cree que los nuestros sufrieron mds de mil bajas. Aquéllos que fueron con-
siderados dignos de aprobacién por el testimonio de su fe recibieron tras la muer-
te gloriosas recompensas por sus sufrimientos. Quienes hubieran debido soportar
castigo por sus pecados, por la sola efusién de su sangre, purgaron completamente
toda falta™”.

La batalla final de Antioquia frente a Kerbogha el 28 de junio de 1098 no desa-
t6 en los dos cronistas de referencia menciones a martirio. En las consideraciones
previas al choque, Guiberto de Nogent si introdujo dos interesantes alusiones a ¢él.
La primera se referia a los clérigos no combatientes que precedian al ejército y esta-
ban dispuestos a padecer muerte’®; nada nuevo habia en el ofrecimiento pacifico de
la propia vida en el contexto de una batalla. La segunda expresaba una doble vir-
tud entre los guerreros, militarem ferociam ... martirii ... modestiam®. La antinomia
de los términos era s6lo aparente y reflejaba con brillante concisién el niicleo cen-
tral del nuevo camino de perfeccién: al punto culminante de la espiritualidad que
era el martirio o muerte sacra, segtin equivalencia formulada por el propio cronis-
ta en otro lugar®, se accedia mediante la prictica de virtudes militares.

Conocemos los nombres de los caidos mds significados. Guiberto de Nogent
dedicé especial atencién a una persona de menor renombre cercana a él, Mateo,
cuya familia detentaba beneficios y prestaba homenaje a los padres del cronista.
Sirvié durante un tiempo al emperador Alejo Comneno vy, cautivo en la cruzada,
fue decapitado al negarse a renunciar a su fe “y enviado cerca de ese Dios, cuya
muerte habia deseado imitar tan ardientemente™'. El monje cronista, que conocia
el final trdgico de Esteban de Blois en su retorno a Ultramar como cruzado en

55. Gesta Francorum, X. XXXV, p. 85; Guiberto de Nogent, op. cit., VI.XXIII.887-889, p. 265.
56. Gesta Francorum, VILXVIII, p. 40.

57. Guiberto de Nogent, ap. cit., IV.XIV.665-670, p. 191.

58. Op. cit., VI.VIL.130-133, p. 237.

59. Op. cit., VI.VIL.153-156, p. 238.

60. Op. cir., VIXXIIIL.888, p. 265.

61. Op. cit., IVXVIIL871-911, pp. 198-199; la cita concreta se encuentra en 908-909, p. 199.



144 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

1101, extendié el manto del martirio a su muerte en Ramla en mayo de 1102, fin
que lavaba la indignidad de su desercién anterior en Antioquia y, a través de la
accién meritoria dltima, elevaba su comportamiento por encima de aquéllos que,
cumplido el voto cruzado, volvian al pecado®. Parece que hubo alusién papal a esta
via de santidad en la alocucién de Clermont; al menos uno de los futuros relatores
del hecho cruzado presente alli, Baudri de Bourgueil, hizo menciones indirectas a
ello en su versién del discurso pontificio®. También cronistas generales, caso de
Hugo de Santa Maria, monje de Fleury-sur-Loire, recogieron algo mds tarde el
detalle. Este escritor fue todavia mds rotundo que Baudri:

“Aseguré [Urbano II] que podian estar convencidos de una recompensa
gloriosa e inefable en el cielo todos aquellos que, marcados por el signo de la
cruz del Sefor, tomaran por esta razén el camino del Santo Sepulcro ... .
Después, todos los obispos que se encontraban allf atestiguaron que aquéllos
que defendieran el cristianismo de estas tempestades inminentes serfan admiti-
dos entre los santos mdrtires y que sin ningtin genero de duda recibirfan en este
siglo la gloria de la fama y en el cielo una recompensa inefable™.

La acogida entre los mdrtires que gozaban de la vida eterna indicaba que el pre-
mio se referfa a aquéllos que murieran por la fe en el transcurso de la expedicidn.

Estas alusiones eclesidsticas o cronisticas no significaban ruptura alguna. La
nocién de martirio para quienes lucharan contra paganos era antigua. Nada menos
que a comienzos del siglo X, Abbon de Saint-Germain, siguiendo una tradicién
habitual en aquellos dificiles tiempos, estimulaba a los combatientes contra los nor-
mandos introduciendo explicitamente esta recompensa:

“;Francia, gudrdate td misma! No dejéis a vuestros enemigos crecer y multi-
plicarse, sino al contrario, como lo manda la Escritura, combatid por vuestra
Patria; no tengdis miedo a morir en la guerra de Dios [in bello Deil; con toda
seguridad, si encontrarais allf la muerte, seréis santos mdrtires [sancti martyres eri-

tis]. ... . Por tanto, participad seguros en la guerra del Sefior [intrate securi in
bellum domini dei]”®.

62. Et certe multo meliorem eius fugam arbitror, quae indecens factum martirii repensione correxit,
quam eorum perseverantiam, quorum reditus se in totius spurcitiae et sceleris profunda deflexir (op. cit.,
V.XXV.797-801, p. 228).

63. Pulchrum sit vobis in illa civitate mori pro Christo, in qua pro vobis Christus mortuus est.
Ceterum si vos citra mori contigerit, id ipsum autumate mori in via si tamen in sua Christus vos invene-
rit militia. ... et vel victoriosi ad propria remeabitis, vel sanguine vestro purpurati, perenne bravium adi-
piscemini (Baudri de Dol, op. ciz., 1.1V, p. 15).

64. Hugo de Fleury, “Liber modernorum regum francorum” ed. G. Waltz, en MGH, Scriptores,
IX, ed. J. H. Pertz, Hannover, 1851, pp. 392-393.

65 “Sermo VI. Adversus raptores bonorum alienorum. Sermo ad milites”, en Ute Oennerfors
ed., Abbo von Saint-Germain-des-Prés’ 22 Predigten. Kritische Ausgabe und Kommentar, Frankfurt,
Berna, Nueva York, Nancy, 1985, p. 98-99.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 145

Con anterioridad, a mediados del siglo IX, el papa Leén 1V, activo en la defen-
sa del laico frente a los piratas musulmanes, habia dirigido en 853 una epistola
Exercitui Francorum, que defendfa a la cristiandad franca frente a las invasiones
vikingas; en ella aseguraba que la muerte en combate implicaria el reino celeste®.
Sobre este texto del pontifice se basé el canonista Ivo de Chartres a fines del siglo XI
para garantizar el cielo a quienes murieran por la salvacién de la Patria, la verdad de
la fe y la defensa de los cristianos®”. Pero los beneficios espirituales que comportaba
el martirio no afectaron sélo a la lucha contra paganos. Los patarinos milaneses que
fallecieron en defensa de propuestas reformadoras, y especificamente Erlembardo
muerto violentamente en 1075, entraron asimismo en la némina de mdrtires®.

La muerte inferida en combate era asi servicio a Cristo y la recibida implicaba
garantia de salvacién. Mds tarde, Bernardo de Claraval, en su loa de los milites tem-
plarios, esbozé esta misma idea: “La muerte del pagano es una gloria para el cris-
tiano, pues por ella es glorificado Cristo. En la muerte del cristiano se despliega la
liberalidad del Rey, que le lleva al soldado a recibir su galardén™®; es decir, la sal-
vacién. Como hemos ya observado repetidamente, el abad cisterciense no hizo sino
sintetizar y llevar a sus dltimas consecuencias una serie de propuestas desarrolladas
previamente en el curso de la Primera Cruzada e incluso con anterioridad. La nova
militia, el Temple, seguia la senda del novus miles cruzado que emprendia una nova
peregrinatio. La diferencia no era tan significativa cualitativamente: el combatiente,
profeso con voto perpetuo, quedaba incorporado de forma explicita a la Iglesia
regular; el servicio a Cristo se ampliaba a unas pricticas comunitarias littrgicas,
aunque el eje seguifa siendo la lucha armada por la fe. La espiritualidad del freire
quedaba asi institucionalizada a perpetuidad; la temporalidad del servizium de
quien se comprometfa mediante un voto cruzado se convertia de ese modo en
dependencia permanente expresada a través de un instituto ligado directamente a
la sede de Pedro mediante la exencidn.

La idea de martirio estaba intrinsecamente ligada a la de santidad. Para los inte-
grantes de la expedicidn cruzada no existia una rigida separacién entre su mundo

66. ... quisquis (quod non optantes dicimus) in hoc belli certamine fideliter mortuus fuerit, regna illi
celestia minime negabuntur. Novit enim omnipotens, si quislibet vestrum morietur, quod pro veritate fidei
et salvatione anime ac defensione patrie christianorum mortuus est, ideo ab eo pretitulatum premium con-
sequetur, en MGH, Epistolae V, ed. Ernst Diimmler, Epistolae selectae... Leonis IV, ed. Adolph de
Hirsch-Gerenth, Berlin, 1899, p. 601.

67. Ivo de Chartres, Decretum, X.87 (Quod regum coelorum consequantur qui pro defensione
Christianorum occisi fuerint. Idem [Leo IV] exercitui Francorum) en Jean Paul Migne ed. , Patrologia
Latina, t. 161, cols. 719-720.

68. C. Erdmann, The Origin..., p. 142; ]. Flori, La guerre sainte..., pp. 183-189.

69. Bernardo de Claraval, “Liber ad Milites Templi...”, p. 502-503. Las reticencias sobre la tra-
duccidn al castellano se mantienen.



146 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

de servicio a Ciristo y el de quienes gozaban de la vida eterna tras haber cumplido
fielmente sus obligaciones para con la divinidad. Sus méritos no eran tampoco infe-
riores. Existia un clima comun de servir a Dios con sus actos, vélido para quienes
lo realizaban en aquel mismo momento, incluso a costa de su vida, y para quienes
lo habfan ya cumplido y disfrutaban como premio del beneficio de la salvacién.
Esta identidad la reflejé6 San Andrés en una de las visiones de Pedro Bartolomé en
junio de 1098, instdndole a descubrir la Santa Lanza, enterrada en la catedral de
Antioquia, en los momentos mds angustiosos del ataque de Kerbogha sobre la ciu-
dad. Raimundo de Aguilers, defensor de la veracidad de la aparicién celeste a un
humilde provenzal, puso en boca del santo estas palabras:

“sNo sabes por qué Dios os ha conducido aqui, cudnto os ama y cémo os
ha escogido a vosotros especialmente?. Os ha hecho venir aqui para vengar la
afrenta sufrida por él mismo y por los suyos. Os ama de tal manera que los san-
tos, que gozan ya del descanso, conociendo con antelacién la gracia de la dis-
posicién divina, querrfan estar ellos mismos en carne y hueso aqui para luchar
con vosotros. Dios os ha elegido de entre todas las gentes, 1gual que las espigas
de trigo son recogidas entre malas hierbas. Verdaderamente sois superiores en
méritos y en gracia a todos aquellos que vinieron antes y que vendrdn después
que vosotros, como el oro tiene mds valor que la plata™.

Tal voluntad de participacidén celeste, se hizo presente, segtin todas las crénicas,
coetdneas o posteriores, en la batalla de Antioquia que quebré la presién musul-
mana sobre la ciudad recién conquistada. En palabras del autor de los Gesta, pre-
sente en el enfrentamiento:

“Aparecieron entonces de la parte de las montafias un incontable nimero
de combatientes sobre caballos blancos con estandartes también completa-
mente blancos. Cuando nuestros hombres lo vieron no entendfan lo que esta-
ba ocurriendo o quiénes pudieran ser estos hombres hasta que cayeron en la
cuenta de que éste era el socorro que enviaba Cristo, y que los lideres de dicha
comitiva eran San Jorge, San Mercurio y San Demetrio. Todo esto es cierto, ya
que muchos de los nuestros lo vieron™”

La devocién a alguno de estos santos, en el interior de la expedicién que fue
descendiendo hacia Jerusalén en la primavera de 1099, se manifest6 en la ereccién
del obispado de Ramla, dentro de la dltima etapa del trayecto antes de visualizar la
ciudad santa el 7 de junio de 1099. La tradicién indicaba que en aquella villa se
encontraba la tumba de San Jorge; en realidad, habifa sido enterrado en la cercana
Lydda, aunque los musulmanes habian destruido la iglesia que cobijaba sus restos.

70. Raimundo de Aguilers, “Historia Francorum qui ceperunt Therusalem”, X (Incipit inventio
Domini lanceae), en Recueil des Historiens des Croisades, t. 111, Paris, 1866, p. 254.
71. Gesta Francorum, IX.XXIX, p. 69



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 147

Para honrar a un santo, tan inserto en la mentalidad cruzada que se le habfa ima-
ginado combatiendo junto a los cristianos en Antioquia, los lideres de los contin-
gentes acordaron elegir un obispo en Ramla —el rango episcopal recayé en el
clérigo normando Roberto de Rouen— y levantar alli una basilica que mantuviera
la memoria del martir’.

Todas estas manifestaciones de fluidez de las relaciones entre santos y comba-
tientes en el curso de la Primera Cruzada, igual que el martirio, no aportan nove-
dad alguna. Durante los siglos X y XI, los dos ordines de oratores y bellatores, antes
antitéticos, fueron acercdndose progresivamente. El culto y advocacién de los san-
tos militares se extendid, a la par que se requirié su proteccién en la guerra y menu-
ded su participacion directa, junto a ejércitos celestes, en batallas™. Todo ello
formaba parte del fortalecimiento de una idea y prdctica de guerra santa, que se
extendfa a la utilizacién de emblemas de contenido sacro, el vexillum sancti Petri
entre otros’, y también a recompensas espirituales, que, ya en pleno desarrollo del
movimiento reformador eclesidstico, fueron ofrecidas en un sinfin de momentos y
situaciones, a Erlembaldo y otros patarinos, a los combatientes antiimperiales ger-
manos o a aquéllos que se enfrentaban al clero simoniaco en Francia™. El disfrute
genérico de la vida eterna se concretd en ocasiones en remissio penitentie’, que
reconducia las penitencias hacia objetivos queridos por la sede de Pedro; tal fue el
caso del ofrecimiento a los combatientes en la campana de Barbastro recogido en
la controvertida carta de Alejandro II al clero de Volturno™. Las propuestas espiri-

72. Op. cit., XXXXVI, p. 87. ...qui [principes] hoc ob cultum amoremque martiris obnixe fieri
petiverant; asi lo expresé Guiberto de Nogent, op. ciz., VILI.100-101, p. 269.

73. Una imagen legendaria similar en la Peninsula Ibérica es la ofrecida por la aparicién del
apéstol Santiago en una caballo blanco en los momentos mds criticos de la batalla de Clavijo.

74. Carl Erdmann dedicé especial atencién a los emblemas sacros antes y durante el periodo
reformador eclesidstico (0p. cit., cap. I: Holy Banners, pp. 35-56, y cap. VI: Vexillum Sancti Petri, pp.
182-200). Antes de su magna obra de 1935 habia publicado distintos articulos sobre este tema:
idem, “Das Wappen und die Fahne der rémischen Kirche”, Quellen und Forschungen, 22 (1930-
1931), pp. 227-255; idem, “Kaiserfahne und Blutfahne”, en Sitzungsberichte der preussischen
Akademie der Wissenschaften, Berlin, 1932, pp. 868-899; idem, “Kaiserliche und pipstliche Fahnen
im hohen Mittelalter”, Quellen und Forschungen, 25 (1933-1934), pp. 1-48.

75.]. Flori, La guerre sainte..., p. 218.

76. Las indulgencias en el émbito de las cruzadas hasta 1216 han sido objeto de una tesis doc-
toral leida en 2004 por Ane L. Bysted en la Universidad del Sur de Dinamarca (/n Merit as well as
in Reward. Indulgences, Spiritual Merit, and the Theology of the Crusades, c.1095-1216). Agradezco a
la Dra. Bysted el haber podido consultar este trabajo que permanece todavia inédito.

77. La edicién de la carta se debe a Samuel Loewenfeld ed. (Epistolae Pontificum Romanorum
ineditae, Leipzig, 1885, reimpr. Gratz, 1959, doc. nim. 82, p. 43). La transcripcién de Loewenfeld
ha sido reproducida en multitud de ocasiones, entre otros, por Michel Villey (La Croisade. Essai sur
la formation d’une théorie juridique, Paris, 1942, p. 143, n. 7), por José Goiii Gaztambide (Historia
de la Bula de la Cruzada en Espaiia, Vitoria, 1958, p. 50, n. 18), por H. E. John Cowdrey (7he



148 LUIS GARCIA-GUIJARRO RAMOS

tuales también adoptaron la forma de remissio peccatorum, que implicaba una total
limpieza de culpas; este beneficio fue otorgado, por ejemplo, por Gregorio VII en
1080 a quienes apoyaran a Rodolfo en contra de Enrique IV, emperador excomul-
gado™. En resumen, la utilizacién de un distintivo, en este caso la cruz de tela por
la que después conoceremos el movimiento, o la remisién de pecados tampoco fue-
ron, pues, signos plenamente caracterizadores de la cruzada. Antecedian a ella en
algunos decenios.

La llave explicativa del movimiento cruzado y de la espiritualidad inherente a
él no reside en la originalidad intrinseca de sus rasgos externos mds llamativos, lla-
mamiento papal, voto, indulgencias y otros privilegios —por ejemplo, la protec-
cién de bienes y familiares de los que partian—, segin el conocido cuarteto de
elementos caracterizadores delimitado por Jonathan Riley-Smith”. Se encuentra
mds bien en la capacidad eclesial de aglutinacién del conjunto con un fin que ser-
via a las necesidades de todo tipo de los participantes —sociales, econémicas e ide-
olégicas— y también a la Iglesia de Roma, en su proyecto de construccién de un
dominio de base espiritual, el inico dmbito en que podia ejercer cierto control,
aunque con légicas derivaciones hacia lo temporal, concretadas en un predominio
politico dltimo sobre el resto de las emergentes monarquias feudales. La espiritua-
lidad expandida se expresé en la cruzada, pero también coetdneamente en el deno-
minado nuevo monacato y en las 6rdenes militares, ambos emergidos del mismo
caldo de cultivo y en evidente interrelacién con la nova peregrinatio. Mds alld del
benedictinismo tradicional, todos estos institutos dilataban los caminos de perfec-
cién al introducir institucionalizadamente en ellos determinadas formas de guerra,
trabajo o asistencia a pobres y enfermos, pero desde una innovadora dependencia,
central, prioritaria y continuada, a la sede romana, posibilitada a través de un nuevo
sentido de la exencién o vinculacién directa al papa. Evidentemente, la cruzada no
podia cumplir este dltimo requisito, pues el compromiso era temporal y genérico.
La espiritualidad inherente a ella, afieja en bastantes de sus componentes externos,
si que respondia en el fondo a esta articulacién romana en construccién, manifes-
tada, en lo que a las grandes expediciones hacia Jerusalén se refiere, no tanto en la
alocucién papal de noviembre de 1095, de la que poseemos s6lo visiones persona-
les posteriores, sino en las vivencias de quienes participaron en la primera expedi-
cién y en la depuracién que de ellas hicieron cronistas posteriores.

Cluniacs and the Gregorian Reform, Oxford, 1970, p. 126, n. 2) y por Alberto Ferreiro (“The siege
of Barbastro: A Reassessment”, Journal of Medieval History, 9 (1983), p. 142, n. 11). Carl Erdmann
considera que “es la primera indulgencia cruzada de la que poseemos texto” (7he Origin..., p. 138).
78. Eric Caspar, “Das Register Gregors VII”, VII-14a, en Monumenta Germaniae Historica,
Epistolae Selectae, Berlin, 32 ed., 1967, pp. 486-487; traduccién al inglés por H. E. John Cowdrey,
The Register of Pope Gregory VII, 1073-1085. An English Translation, Oxford, 2002, p. 344.
79. Jonathan Riley-Smith, What Were the Crusades?, 3* ed., San Francisco, 2002, pp. 3-5.



PERFECCION ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 149

Una mirada final hacia los Gesza y Guiberto de Nogent resume el papel central
articulador del papado en la empresa cruzada que una parte de la historiografia
anglosajona reciente ha devaluado en aras de una emergencia desde abajo del sig-
nificado del proyecto, y de una construccién dindmica in situ del universo ideold-
gico por parte de los propios expedicionarios. El 1 de agosto de 1098, poco mds de
un mes después de la victoria decisiva sobre Kerbogha, fallecid en Antioqufa el lega-
do papal Ademaro de Puy. El cronista anénimo, al anotar la pérdida, se refirié a él
como rector et pastor, es decir, como coordinador interno de la expedicién y conse-
jero espiritual®. Afios mds tarde, Guiberto, en un ejemplo mds del proceso de acla-
racién ideoldégica que supuso su obra y la de los otros relatores post eventum,
transformé los sustantivos en pater et dux, mostrando ya sin ambages el papel direc-
tor del enviado del papa®'. La desaparicién del obispo de Puy dio paso al desmiga-
jamiento de la cruzada en una multiplicidad de intereses nobiliarios antes
ahormados, lo cual en modo alguno indica que la expedicién dejara de ser un pro-
yecto papal. La época de crisis que se inici6 reflejé solamente la ausencia de una
autoridad moderadora romana en el seno de un contingente plural. En palabras del
propio Guiberto, Ademaro “habia conseguido soldar todos los corazones en la con-
cordia y la armonia®. Evidentemente la espiritualidad anidaba en cada cruzado,
pero no era simple creacién suya, sino una manifestacién social de trazos nuevos
que no hubieran tenido la oportunidad de emerger de no ser por el dinamizador
sentido global que aporté la Iglesia romana.

80. Alii vero qui in Antiochia remanserant steterunt in ea cum gaudio et laetitia magna, quorum
rector et pastor extitit Podiensis episcopus (Gesta Francorum, X. XXX, p. 74).

81. Ersi enim pontifices [los prelados que habia en la expedicién tras el fallecimiento del legado]
illic alii, glorioso illo homine, qui eorum specialis pater et dux fuerat deputatus, obeunte remanserant, non
tanti pendebant tamen illos, presertim cum meminissent se non eo his, quo illi uni fuerant, iure commis-
sos. Dum ergo nemini singulariter parent et universa inter eos estimantur equalia, fiebant sepius, dum
vulgi libido prevalet, apud ipsos minus apta indicia (Guiberto de Nogent, op. cit., VI.XXI1.795-802,
p. 262).

82. Op. cit., VLXXIL789-790, p. 262.





