
ABSTRACT

The First Crusade was a historical event which produced a good number of con-
temporary chronicles. Those written by participants and those composed by Benedictine
monks in France some years after the events had taken place, explained the expedition
to Jerusalem stressing the deep spiritual sense of the movement. It cannot be argued that
ideology was not a basic impulse behind the first crusaders on the fact that the Gesta
Francorum and other early texts expressed vaguely and dryly the ideological meaning of
the crusade, and that only later chronicles developed to a great extent all these theolog-
ical points. Guibert of Nogent and other Benedictine writers did not work from scratch;
they merely and only explained with greater accuracy how war for the faith led to spir-
itual perfection. Most of the elements they referred to, as well as martyrdom, saintliness
and indulgences which clearly reflected them, were not new. From the ninth century
onwards they had frequently marked wars with the pagans. They could not thus be used
as defining points for the crusade. The papacy was the unifying force behind previous
developments, and so the meaning of the crusade necessarily relates back to it.

En los últimos tiempos, el término cruzada —también el de jihad que no es
objeto de estas consideraciones— está proliferando en una serie de análisis mas
bien condenatorios de lo que ha sido considerada una guerra en dos fases de parte
del occidente “cristiano” contra un estado musulmán, cuya capital actual, Bagdag,
lo fue del califato sunita, algunos de cuyos territorios ribereños del Mediterráneo
fueron ocupados por la primera expedición cruzada entre 1097 y 1099. En tal uti-

LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS*

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL
TRANSCURSO DE LA PRIMERA CRUZADA

*Universidad de Zaragoza



lización, el concepto hace referencia a una actuación militar conjunta con fuerte
cobertura ideológica que pretende asegurar un dominio global de la única super-
potencia existente hoy en día1. Evidentemente, la conceptualización de una situa-
ción del presente mediante esta palabra de raíces medievales no es nueva. Ya el
general Dwight D. Eisenhower recurrió a ella para sintetizar positivamente el sig-
nificado del desembarco aliado en las playas francesas durante la Segunda Guerra
Mundial; tras el conflicto, glosó su dirección militar en un libro titulado Cruzada
en Europa2. Pocos años antes, sectores mayoritarios de la Iglesia española calificaron
así de forma aprobatoria la rebelión del general Francisco Franco contra el gobier-
no de la Segunda República. Sin embargo, en la actualidad, en un contexto social
de mucho mayor laicismo que el existente a mediados de la pasada centuria, el
recurso a este calificativo histórico intenta transmitir la idea de fundamentalismo
religioso, cimiento de políticas agresivas tendentes a la imposición de una concep-
ción del mundo y, por tanto, a un dominio del universo.

El cliché que supone semejante asociación de pasado y presente se ha difundi-
do sobre todo a partir del 11 de septiembre de 2001, contraponiendo y, en cierta
manera, asimilando el hermetismo religioso islámico al cristiano occidental3. La
literatura que ha surgido al respecto es abundante. La obra que representa mejor
esta línea interpretativa es un libro de Tariq Ali, miembro del cuerpo de editores de
la reputada revista británica New Left Review y, por otra parte, ampliamente cono-
cido por su producción de novela histórica de ambiente islámico medieval. Su títu-
lo en la traducción castellana, realizada de inmediato, es ya toda una declaración de
intenciones: El choque de los fundamentalismos. Cruzadas, Jihads y modernidad. Tal
mezcolanza de anacronías no permite augurar nada bueno. La Primera Cruzada es
despachada con el calificativo de “brutal fanatismo” que dio paso a “una densa y
grasienta nube de triunfante vulgaridad”4. Más allá del feísmo expresivo, realzado
en la versión castellana, es evidente que con estos mimbres del lenguaje política-

126 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

1. La utilización de los términos cruzada y guerra justa en el primer conflicto bélico con Iraq,
la llamada “Guerra del Golfo”, ha sido objeto de estudio por dos investigadores de la universidad de
Haifa: Daniel Gutwein y Sophia Menache, “Just War, Crusade and Jihad: Conflicting Propaganda
Strategies During the Gulf Crisis (1990-1991)”, Revue Belge de Philologie et d’Histoire, 80 (2002),
pp. 385-400.

2. Dwight D. Eisenhower, Crusade in Europe. A Personal Account of World War II, Nueva York,
1948 (trad. castellana por I. R. García, Cruzada en Europa, Barcelona, 1949).

3. Los orígenes y difusión de una trasposición de la idea de cruzada a los siglos XIX y XX en el
mundo occidental, y el nacimiento y desarrollo en el Islam de una reacción contra dicho anclaje his-
tórico de los imperialismos han si tratados por Jonathan Riley-Smith como encuadre ideológico
explicativo de los atentados del 11 de septiembre de 2001: “Islam and the Crusades in History and
Imagination, 8 November 1898-11 September 2001”, Crusades, 2 (2003), pp. 151-167. Bastantes
de las informaciones que sintetiza este artículo deben mucho a la obra de Elizabeth Siberry, The New
Crusaders. Images of the Crusades in the 19th and Early 20th Centuries, Aldershot, 2000.



mente correcto de la actualidad, pocos cestos explicativos del pasado se pueden ela-
borar. Antes que nada, deberemos convenir que “fundamentalismo” y “laicismo”
son dos caras de una misma moneda que circula en el mundo contemporáneo, pero
que no tenía curso legal en la Edad Media occidental.

Esta introducción, tan apegada a la ideología del presente, tiene por objeto
recordarnos a todos que la comprensión de la perfección espiritual y, llegado el
caso, de la santidad a través de la guerra por la fe, el rasgo ideológico básico de
las cruzadas y de su consecuencia natural, las órdenes militares, exige hoy en día
unas fuertes dosis de ascética intelectual tendente a abandonar lugares comunes
y a dotar de racionalidad interna al movimiento cruzado. Este posee la coheren-
cia del “aquí” y del “ahora” de los siglos XII y XIII, más allá de la sesgada utili-
zación del concepto en época contemporánea para calificar negativamente
situaciones del presente, recurso aplicable a una multitud de aspectos de la Edad
Media, época que todavía sigue siendo entendida en general como una edad de
oscurantismos.

Las raíces de la idea de cruzada son profundas. El movimiento no emergió sin
más del llamamiento efectuado por el papa Urbano II el 27 de noviembre de 1095
en el ámbito de las sesiones del concilio de Clermont, aunque independiente-
mente de ellas, por mucho que las palabras del pontífice sirvieran de necesario
aglutinamiento eclesial de desarrollos existentes tanto entre los seglares como en
el seno de la propia Iglesia. Es habitual remontarse a San Agustín para establecer
desde él la secuencia guerra justa-guerra santa-cruzada, es decir, el paso de la acep-
tación de un combate más o menos defensivo, considerado lícito en función del
objetivo, de la autoridad convocante y de la intención del guerrero, a una lucha
con sanción divina y, finalmente, a un encuadramiento de ésta en un concepto de
Iglesia que patrimonializaba en Roma la fides y, por tanto, sancionaba institucio-
nalmente la guerra en su defensa5. La interpretación del último eslabón en clave
del nuevo orden eclesial, predicado desde la sede de Pedro, no es la dominante hoy
en día. La imagen prevaleciente hasta décadas recientes de un movimiento ema-
nado sin más de la autoridad papal ha derivado en otra bien distinta. El péndulo
explicativo se ha deslizado al extremo opuesto, mostrando una emergencia desde

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 127

4. Tariq Ali, The Clash of Fundamentalisms. Crusades, Jihads and Modernity, Londres, 2002, pp.
42 y 40 (trad. castellana por María Corniero, Madrid, 2002, pp. 64 y 63).

5. Esta evolución fue tratada por Carl Erdmann en el que sigue siendo el trabajo básico sobre
los orígenes ideológicos de la cruzada (Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Stuttgart, 1935; trad.
al inglés por Marshall W. Baldwin y Walter Goffart, The Origin of the Idea of Crusade, Princeton,
1977; trad. al italiano por Roberto Lambertini, Alle origini dell’ idea di crociata, Spoleto, 1996).
Existe también un estudio reciente a cargo de Jean Flori (La guerre sainte. La formation de l’idée de
croisade dans l’Occident chrétien, París, 2001; trad. castellana por Rafael G. Peinado Santaella, La gue-
rra santa. La formación de la idea de cruzada en el occidente cristiano, Madrid, 2003).



la base social que desvitaliza en exceso la necesaria aglutinación que ejerció el
papado6. La adecuada percepción historiográfica del surgimiento de nuevas formas
de espiritualidad en el pueblo cristiano no puede explicar sin más la conjunción
de esfuerzos que supuso la cruzada.

La trayectoria durante el altomedioevo que ha quedado esbozada tuvo deter-
minados jalones cronológicos. La aceptación del ataque contra quienes desestabili-
zaban doctrinalmente el cristianismo, específicamente los donatistas en tiempos de
San Agustín, dio paso a una tolerancia de la violencia contra paganos a partir del
comienzo de las denominadas guerras misioneras a fines del siglo VI. Dicha acti-
tud quedó fortalecida en círculos eclesiales a raíz de los enfrentamientos en el inte-
rior de Europa occidental fruto de las denominadas segundas invasiones. La Iglesia
dotó de contenido espiritual a estas acciones armadas contra magiares, vikingos o
musulmanes, como también lo hizo en aquellas otras derivadas de la protección de
bienes y personas religiosos a través de la Paz y Tregua de Dios. Sin embargo, esta
disposición favorable estaba todavía lejos de diseñar un camino de espiritualidad
específico para laicos guerreros en el ámbito de una nueva eclesiología que aspira-
ba a elevar la institución eclesial al rango de supremo poder feudal en competen-
cia, por tanto, con otras instancias terrenales. Tal fue la cruzada, final de trayecto
que subsumió guerra justa y guerra santa, las cuales compartieron algunos, pero no
todos los elementos de aquélla. Estas últimas legitimaciones de la acción bélica
reconocían la licitud moral del combate o el beneficio espiritual del guerrero en una
contienda específica y aislada. La cruzada, en cambio, situaba a la guerra y sus acto-
res en el corazón del organigrama eclesial. Pretendía un dominio sobre las aristo-
cracias guerreras que pivotaba sobre el servicio armado de los milites. A él iba anejo
el beneficio de una remisión de penitencias e, incluso, de las propias faltas; también
la santidad en caso de muerte en lucha por la fe. El paso más allá significó obvia-
mente traspasar el umbral de un compromiso permanente con mayor exigencia,
abandonar el laicado e introducirse en el ámbito de la Iglesia regular. Eso fueron en
sustancia las órdenes militares.

La “nueva peregrinación”, como Guiberto de Nogent denominó a la Primera
Cruzada en los inicios de su crónica7, era, en consecuencia, justa y santa. Los tipos

128 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

6. La llamada de atención de Giles Constable en un conocido artículo (“Medieval Charters as
a Source for the History of the Crusades” en Peter W. Edbury ed., Crusade and Settlement, Cardiff,
1985, pp. 73-89) ha sido recogida y puesta en práctica por Jonathan Riley-Smith y sus discípulos en
fechas recientes. Testimonio de ello son, por ejemplo: Marcus Bull, Knightly Piety and the Lay
Response to the First Crusade. The Limousin and Gascony c. 970-c. 1130, Oxford, 1993; Jonathan
Riley-Smith, The First Crusaders, Cambridge, 1997.

7. Guiberto de Nogent, Dei Gesta per Francos et cinq autres texts, ed. Robert B. C. Huygens,
Corpus Cristianorum Continuatio Medievalis, CXXVIIA, Turnhout, 1996, II.XII.626, p. 129 (huius
peregrinationis initium), III.I.13-14, p. 136 (huius novae peregrinationis). Existen traducciones recien-



de guerra aprobados por la Iglesia hasta ese momento no pueden ser, en cambio,
identificados con la cruzada, que sólo adquirió su carácter propio fruto de las trans-
formaciones de todo tipo que se operaron en la segunda mitad del siglo XI. La
maduración inicial de las relaciones feudales condujo a unas primeras pulsiones
expansivas en la base social de las distintas sociedades y también en las organiza-
ciones que las articulaban. Los impulsos de una nueva espiritualidad, que era uno
de los reflejos ideológicos de la expansión, fueron no gestados, pero sí articulados
por una Iglesia papal en construcción, derivándolos hacia sus objetivos de dominio
universalista. La conjunción de fervor aristocrático, de receptividad popular y de
objetivos romanos hizo posible el movimiento cruzado. Los dos primeros elemen-
tos desde luego existían, pero fue la Iglesia la que los encauzó ciñéndolos a un pro-
yecto novedoso.

La novedad que suponía dicha manifestación expansiva había ya entrelazado
sus componentes de fondo en 1095 y años posteriores, no así su plena impronta
institucional que tardó en fraguar. Es sintomático que el término por el que cono-
cemos hoy en día este impulso de la cristiandad latina no se generalizó hasta el siglo
XIII, elevando el signo distintivo externo que caracterizaba el voto, cruce signatus,
a identificación general de aquél. Esta carencia de denominación propia no era en
modo alguno indicativa de inexistencia del fenómeno, como ha defendido polémi-
camente Christopher Tyerman en un conocido artículo de un sesgo historiográfico
que bien podríamos calificar de hiperinstitucionalista8. La inexistencia de forma, y
la nomenclatura lo es, no delata ausencia de una determinada realidad.
Simplemente atestigua que no ha alcanzado la madurez plena, que, en este caso,
supuso el acuñamiento de una expresión formal ad hoc.

Precisamente por carecer de terminología específica, los cronistas de la Primera
Cruzada hubieron de recurrir al modelo existente de espiritualidad viajera por exce-
lencia, la peregrinación, para designar lo que narraban, aunque todos ellos eran bas-
tante conscientes de las diferencias cualitativas entre ambas manifestaciones. Es
cierto que, en ocasiones, las referencias parecen no diferir en el fondo de las tradi-
cionales prácticas de visitas piadosas. Así, cuando el anónimo relator de los Gesta
Francorum et aliorum Hierosolimitanorum, texto escogido en el presente trabajo
como prototipo de las crónicas de primera mano elaboradas por testigos presencia-
les, expresó la voluntad del emperador bizantino, manifestada en Constantinopla
ante los dirigentes de la empresa cruzada, de que neminem nostrorum peregrinorum

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 129

tes de esta obra al inglés y al francés: Robert Levine trad., The Deeds of God through the Franks,
Woodbridge, 1997; Monique-Cécile Garand trad., Geste de Dieu par les Francs, Turnhout, 1998.

8. Christopher J. Tyerman, “Were There any Crusades in the Twelfth Century?”, The English
Historical Review, CX (1995), pp. 553-577. Reproducido con algún cambio menor en idem, The
Invention of the Crusades, Londres, 1998, pp. 8-29.



conturbari vel contristari in via Sancti Sepulcri, la fórmula escogida parecía recoger
la buena voluntad ancestral hacia los viajeros cristianos a Jerusalén9. Estos peregri-
nos formaban, sin embargo, parte de una milicia de Cristo cuyas intenciones dis-
taban de ser pacíficas en abierta discrepancia con los rasgos de cualquier viaje
penitencial previo o posterior10.

Abundantes referencias en los Gesta son testimonio de la belicosidad de los
denominados peregrini. Bohemundo de Tarento, antes de la llegada de su contin-
gente a Constantinopla, se adelantó para conferenciar con Alejo Comneno en
aquella ciudad. Dejó el mando del conjunto expedicionario a su sobrino Tancredo,
quien se preocupó de asegurar vituallas para la militia Christi, es decir, los peregri-
ni11. Nunca antes éstos habían recibido tal calificación colectiva. El cerco cristiano
de Antioquía, su toma por los occidentales y posterior asedio por los musulmanes,
ofrecen abundantes muestras de la semántica del término escogido para nombrar a
los expedicionarios. Cuando Kerbogha, el atabeg de Mosul, sitió la ciudad recién
conquistada por los cruzados, se burló de las pobres armas que habían sido toma-
das a algunos latinos, signo indicativo de sus actuaciones guerreras12; por mucho
que fuera precario, éste no era, desde luego, el equipamiento básico de un peregri-
no. A su vez, a la hora de relatar la reentrada en Antioquía de las tropas que acaba-
ban de derrotar al atabeg Kerbogha a sus puertas el 28 de junio de 1098, el redactor
del texto emplea el calificativo de victores scilicet peregrini, una expresión que, al
referirse a victoria militar y no del espíritu, respondía a una realidad claramente
nueva13. Poco después, al narrar la toma del castillo de Tell-Mannas por Raimundo
Pilet, miembro del contingente de Raimundo de Tolosa, el cronista anónimo deno-
mina a los asaltantes milites peregrini, asociación de calificativos, opuestos aquí, que
dejaba aún más clara la peculiaridad de la nueva empresa14. La ambivalencia del tér-

130 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

9. Gesta Francorum et aliorum Hierosilimitanorum, ed. latina y trad. inglesa por Rosalind Hill,
Londres, Edimburgo, París, Melbourne, Toronto y Nueva York, 1962, II.VI, p. 12. Previamente
Louis Bréhier ya había editado el original latino y traducido el mismo al francés: Histoire anonyme
de la première croisade, París, 1924.

10. La gran peregrinación liderada por el obispo Gunter de Bamberg y compuesta básicamen-
te de germanos, que tuvo lugar en 1064 y 1065, hubo de defenderse de ataques musulmanes en
Ramla ya cerca de Jerusalén, con utensilios a su alcance, pero de la autoprotección de la expedición
en situación de emergencia en modo alguno puede inferirse un carácter armado del conjunto (Einar
Joranson, “The Great German Pilgrimage of 1064-1065”, en Louis J. Paetow ed., The Crusades and
Other Historical Essays Presented to Dana C. Munro by his Former Students, Nueva York, 1928, pp. 3-
43).

11. Tancredus remansit caput militiae Christi, vidensque peregrinos cibos emere, ait intra se quod
exiret extra viam, et hunc populum conduceret ubi feliciter viveret, Gesta Francorum..., II.V, p. 11.

12. Op. cit., IX.XXI, p. 51.
13. Op. cit., X.XXX, p. 72.
14. Op. cit., X.XXX, p. 73.



mino peregrinus, utilizado para las antiguas prácticas piadosas y para los nuevos
cometidos, surgió en otros lugares de la obra. Cuando, en mayo de 1099, el gober-
nante musulmán de Tripoli llegó a un acuerdo para el paso pacífico de la expedi-
ción cruzada, liberó, como acto de buena fe, a trescientos peregrinos15. Teniendo en
cuenta que era el primer contacto que tenía con los expedicionarios latinos, se tra-
taba sin duda de cristianos capturados en su camino votivo a Jerusalén en tiempos
anteriores. Podemos, pues, percibir en el conjunto del relato un doble sentido del
término peregrini. El vocablo conservaba en ocasiones su sentido tradicional; la
mayoría de las veces, sin embargo, denotaba una práctica nueva, alejada en el fondo
de la consideración habitual de las peregrinaciones hasta ese momento.

La diferencia entre el tránsito pacífico de antaño y la cruzada fue percibida con
claridad por los habitantes de la región de Kastoria en Macedonia, según nos cuen-
ta Guiberto de Nogent, cronista posterior que no vivió los hechos y puede ser con-
siderado el mejor ejemplo de relato ideológico post eventum desde el occidente
latino. La población de aquella zona rehusó avituallar al contingente de
Bohemundo de Tarento en tránsito hacia Constantinopla, al creer que eran gue-
rreros más que peregrinos —militares illos estimantes, non peregrinos—16. El monje
francés precisaba relatos anteriores, entre ellos los Gesta Francorum, cuyo redactor,
testigo de lo acontecido, no fue tan rotundo en la oposición milicia-peregrinación;
según este último, la negativa provenía de la creencia local de que la voluntad de
los expedicionarios era devastar la tierra y matar a sus moradores —non putantes nos
esse peregrinos, sed velle populari terram et occidere illos17—. Años después de los
acontecimientos, Guiberto de Nogent, al narrarlos, fue capaz de dar ya una forma
más nítida a la diferencia entre las antiguas y las nuevas prácticas. Es evidente que
al temor suscitado en Macedonia por los recién llegados debió contribuir la memo-
ria de las no lejanas incursiones normandas en la zona en la década de 1080. Sin
embargo, ello no devalúa la percepción de los residentes de estar confrontados a
una presencia cualitativamente distinta de las peregrinaciones tradicionales, cons-
tancia que les producía inquietud. El conjunto de datos cronísticos aportados debi-
litan, por tanto, la idea de un protagonismo activo de la práctica ancestral de visitas
piadosas a los lugares santos, en este caso Jerusalén, en la configuración de la cru-
zada y de su entidad espiritual18. Tampoco el eufemismo “peregrinación armada”,

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 131

15. Op. cit., X.XXXVI, p. 86.
16. Guiberto de Nogent, op. cit., III.II.86-90, p. 139.
17. Gesta Francorum, I.IV, p. 8.
18. El motor central del libro capital de Carl Erdmann fue situar el movimiento cruzado en la

senda de la idea de guerra santa, sacándolo del contexto explicativo de las peregrinaciones en que se
había movido hasta entonces. El punto de partida quedó claro desde el propio prefacio del autor (Op.
cit., pp. XXXIII-XXXIV de la traducción inglesa). Tras la Segunda Guerra Mundial, la historiogra-
fía sobre las cruzadas retomó el hilo conductor de la espiritualidad penitencial y viajera. Escritos de
Jean Richard (The Latin Kingdom of Jerusalem, vol. A, Amsterdam, 1979, pp. XV-XXIII y 109),



con el que una buena parte de la historiografía contemporánea ha pretendido sal-
var la antinomia entre peregrinación y combate guerrero, recoge adecuadamente la
novedad19. No se trataba de una mutación que recogía en esencia gran parte de los
elementos del patrón original. Estamos en presencia de una espiritualidad nueva
dentro de un marco eclesial distinto al de la Iglesia anterior a la reforma. La inno-
vación que suponían prácticas guerreras aceptadas estructuralmente como benefi-
ciosas en el plano espiritual no encontraba todavía acomodo léxico ni jurídico. En
consecuencia, había que acudir al vocabulario existente. El uso de terminología tra-
dicional era recurso expresivo, no filiación directa entre un fenómeno y otro.

No solamente estaba cambiando el contenido semántico del vocablo peregri-
nación. También empezaban a adquirir un nuevo sentido expresiones guerreras que
desde las Escrituras habían proliferado en los textos cristianos, siempre con nítido
significado de pugna interior contra el mal. Como se ha podido ya apreciar, tal es
el caso de miles / militia Christi. La tradicional implicación del vocablo en siglos
anteriores con la idea de lucha moral por medio de la ascética y de la oración se
manifestó con claridad, por ejemplo, en una carta del papa Nicolás I datada mucho
tiempo atrás, en abril de 865. En ella, el pontífice expresaba quejas ante los reyes
carolingios Luis el Germánico y Carlos el Calvo por haber impedido a los obispos
asistir al sínodo romano con la excusa de que estaban participando, junto a otros
dependientes de los monarcas, en la lucha contra piratas maritimos, es decir, contra
los normandos. El papa indicaba “que a los guerreros de Cristo [militibus Christi]
les es dado servir a Cristo, mientras que los guerreros seculares deben hacerlo al
siglo ... . En consecuencia, si los guerreros del siglo se ejercitan en la milicia secu-
lar, ¿qué es lo que debe corresponder a los obispos y a los guerreros de Cristo [mili-
tes Christi] si no es dedicarse a la oración?”20.

No hay siquiera que acudir a la presentación claramente ideologizada posterior
de Guiberto de Nogent, para constatar que, en el clima de la Primera Cruzada, los
milites Christi ejercían cotidianamente un combate físico que estaba intrínsicamente

132 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

Hans Mayer (The Crusades, 2ª ed., Oxford, 1988, pp. 23-37) o Jonathan Riley-Smith (The First
Crusade and the Idea of Crusading, Londres, 1986, pp. 22-25) así lo atestiguan.

19. Jonathan Riley-Smith ha matizado en un texto todavía en prensa la conexión directa entre
peregrinación y cruzada, estableciendo desde los orígenes una diferencia formal entre ambas: los
peregrinos no prestaban un voto ni iban armados. Sin embargo, no llega a la lógica conclusión final:
la utilización de terminos tradicionales no implicaba en las fuentes aceptación sin más de la semán-
tica habitual hasta ese momento (“An Army on Pilgrimage”, en Luis García-Guijarro Ramos ed.,
Jerusalem the Golden: The Conquest of the Dream (The First Crusade: From the West to the Holy Land)
[en prensa]).

20. ... cum militibus Christi sit Christo servire, militibus vero saeculi saeculo, ... . Quodsi saeculi
milites saeculari militiae student, quid ad episcopos et milites Christi, nisi ut vacent orationi?
(Monumenta Germaniae Historica [MGH], Epistolae, VI, ed. Ernst Perels,Berlín, 1925, p. 310).



unido a otro moral por la propia purificación. Es en esta unión indisoluble, en donde
quedó expresada la nueva espiritualidad. En Antioquía o Jerusalén, antes de episodios
bélicos trascendentales, prácticas expiatorias en forma de ayunos o procesiones ante-
cedían a la otra cara de la moneda espiritual: la lucha armada contra el mal21. Aquellos
ritos previos buscaban subsanar comportamientos personales desviados y propiciar el
favor divino; la guerra subsiguiente, llevada a cabo por guerreros purificados, atañía
a la maldad exterior, personificada en este caso por los musulmanes. La expresión
individual de la piedad a través de la praxis monástica dejaba de ser la única vía rele-
vante de profundización en la fe. Mediante formas habituales de penitencia y a tra-
vés del combate, la cruzada ofrecía entonces una inserción de cada uno de los
participantes en una socialización externa del camino de perfección, no meramente
interna como en los cenobios. Dicha vía estaba articulada por el poder que era depo-
sitario de la fe que se defendía, en definitiva, por la Iglesia Romana. La ecuación en
construcción entre fides y ecclesia convertía a la guerra por la fe en práctica piadosa al
servicio del papado, dentro de un marco feudalizado en el que el perfeccionamiento
espiritual era servitium a un ente jerarquizado y que aspiraba a centralizarse en Roma,
el cual, mediante el beneficium de la remisión de penas, devolvía tangiblemente el pre-
mio por la fidelidad prestada en el campo de batalla.

Desde la toma de Nicea el 19 de junio de 1097 hasta la batalla de Ascalón el
12 de agosto de 1099, los Gesta Francorum identificaron repetidamente los gue-
rreros con el nombre de milites Christi. En el momento de quedar rodeados por
los turcos en Dorilea el 1 de julio de 1097, el relator puso en boca de
Bohemundo unas palabras de ánimo dirigidas a seniores et fortissimi milites
Christi22. Cuando Tancredo y Balduino se separaron del contingente principal a
mediados de septiembre de 1097, el autor anónimo calificó al primero de vero
miles Christi23. En pleno cerco de Antioquía, en el enfrentamiento que tuvo lugar
en el noroeste de la ciudad en torno a la Torre Mahumeria, los combatientes cris-
tianos recibieron la denominación de milites igitur veri Dei24. En la denominada
batalla de Antioquía, que liberó a los cristianos del cerco de Kerbogha, los triun-
fantes guerreros latinos que perseguían a los derrotados musulmanes fueron
igualmente descritos como milites Christi25. En las escaramuzas previas a la con-
quista de Jerusalén, que tuvieron lugar entre el 6 de junio y el 15 de julio de

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 133

21. Antioquía: Gesta Francorum, IX.XXIX, pp. 67-68; Guiberto de Nogent, op. cit., VI.IV.98-
105, p. 236. Jerusalén: Gesta Francorum, X.XXXVIII, p. 90; Guiberto de Nogent, op. cit.,
VII.VI.281-291, pp. 276-277.

22. Gesta Francorum, III.IX, p.18.
23. Op. cit., IV.X, p. 24.
24. Op. cit., VII.XVIII, p. 40.
25. Op. cit., IX.XXIX, p. 70.
26. Op. cit., X.XXXVII, pp. 88 y 89.



1099, fueron llamados de la misma manera26. Estos calificativos, tomados de
específicas acciones de guerra, desvelan la nueva semántica. En este contexto, los
milites Christi no aparecían como meros guerreros o simplemente como laicos
purificando sus culpas. Eran dependientes temporales de la sede de Pedro expian-
do sus pecados mediante la lucha armada contra infideles; éstos podían ser paga-
nos o bien cristianos. El cambio de sentido de militia es, sobre todo, conocido
por el conocido texto de Bernardo de Claraval en defensa de la orden del Temple.
Los primeros relatos cronísticos de la cruzada desarrollada entre 1096 y 1099, de
los que el alegato bernardiano es posterior en unos treinta años, muestran que el
abad cisterciense no innovó, sino tan sólo profundizó en la nueva semántica que
la reforma eclesiástica estaba aportando a terminología religiosa de siglos a través
de la guerra por la fe, es decir, de la cruzada.

Idéntico camino siguieron otras denominaciones que en su acepción tradicio-
nal recogían una tensión interna de autoperfeccionamiento espiritual. Tal es el caso
del calificativo athleta Christi. Igual que el duro esfuerzo físico propiciaba al atleta
la victoria, el combate moral conducía a la derrota del mal en cada una de las con-
ciencias. El término, referido originalmente a una pugna entre individuos, adqui-
ría un fondo de búsqueda de la progresión espiritual; en consecuencia, era
homologable a miles en su sentido religioso habitual hasta la segunda mitad del
siglo XI. Igual que este último vocablo, comenzó también a significar a partir de la
reforma eclesiástica romana, y específicamente en el lenguaje de los cronistas de la
Primera Cruzada, lucha externa contra quienes no aceptaban la fides romana. El
redactor de los Gesta Francorum utilizó por dos veces el apelativo athleta Christi y
en ambas con un inequívoco sentido guerrero. Cuando Bohemundo, en los pri-
meros momentos del cerco de Antioquía en octubre de 1097, ayudó al someti-
miento del castillo extramuros de Aregh, recibió por parte del relator el calificativo
de fortissimus Christi athleta, sin duda una exaltación de la virtud militar de
Bohemundo27. Meses más tarde, dicho término fue puesto en boca del propio lider
normando en el fragor de lo que se ha denominado batalla del Lago de Antioquía.
A la hora de espolear el 9 de febrero de 1098 a su condestable Roberto Fitz-Gerard
a cargar contra las huestes de Ridwan, emir de Alepo, y de Ortoq, gobernador de
Jerusalén, quienes habían acudido en socorro de la ciudad sitiada, Bohemundo
concluyó la breve arenga emplazando a su subordinado a comportarse como “for-
tísimo atleta de Cristo”, es decir, a entrar en batalla28.

Los trazos fundamentales de la evolución del concepto de guerra aceptable para
el cristiano fueron sintetizados brillantemente por Guiberto, abad del monasterio
de Nogent en la diócesis de Laon desde 1104. Este cronista de la Primera Cruzada,

134 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

27. Op. cit., V.XII, p. 29.
28. Op. cit., VI.XVII, p. 37.



que debió culminar su obra en la segunda mitad de 110929, ha sido minusvalorado
hasta décadas recientes por considerar que sólo había reelaborado en forma ampu-
losa la espontánea narración anónima de los Gesta Francorum, coetánea de los suce-
sos, adobándola con una interpretación eclesiásticamente correcta de la expedición
que culminó con la conquista de Jerusalén y de los sucesos acaecidos en su trans-
curso30; los retoques implicaban edulcoración, cuando no adulteración de motivos
y pensamientos de los participantes. Steven Runciman y previamente Claude
Cahen, para quienes estas obras eran simples remaniements de los Gesta, represen-
taron la visión romántica de fascinación por los relatos frescos de los testigos de los
hechos31. Jonathan Riley-Smith inició la inflexión de esta consideración al estimar
que el escrito de Guiberto, junto a los de Baudri de Bourgueil, arzobispo de Dol,
y de Roberto de Reims o el Monje32, entraban todos dentro de la categoría de “refi-
namiento teológico”, el cual superaba la mera corrección eclesial reformadora para
constituirse en ordenación precisa por educadas mentes monásticas de las explica-
ciones inconexas a cargo de los protagonistas recogidas en los textos primitivos33. Es
cierto que los Dei Gesta per Francos, significativo título expresivo de un protago-
nismo divino y de la gens francorum, pertenecen a un segundo momento cronísti-
co tras los relatos de algunos participantes en la empresa, cuatro en total, los ya
referidos Gesta de autor anónimo y los redactados por Pedro Tudebodo, Raimundo
de Aguilers y Fulquerio de Chartres, este último extendiendo su narración hasta la
década de 1120 en que falleció en Ultramar34. Pero la circunstancia de su confec-

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 135

29. Monique-Cécile Garand trad., Geste de Dieu..., p. 14.
30. Los críticos se han dejado llevar por consideraciones del propio Guiberto de Nogent defen-

diendo una presentación menos clara y accesible de los sucesos: Talis namque animo meo voluntas
adiacet, ut sit magis subobscurorum appetens, rudium vero et impolite dictorum fugitans. Ea quippe, quae
meum exercere queant animum, pluris apprecior quam ea, quae captu facilia nichil memorabile avido
semper novitatis largiuntur ingenio, Guiberto de Nogent, op. cit., V.3-8, p. 200.

31. Claude Cahen, La Syrie du nord a l’époque des croisades et la principauté franche d’Antioche,
París, 1940, pp. 8-10; Steven Runciman, A History of the Crusades, vol. I, The First Crusade and the
Foundation of the Kingdom of Jerusalem, Cambridge, 1951, p. 330 (trad. castellana por Germán
Bleiberg, Historia de las Cruzadas, t. 1, La Primera Cruzada y la Fundación del Reino de Jerusalén,
Madrid, 1956, p. 322). La postergación de estas fuentes algo más tardías viene atestiguada por la ausen-
cia hasta fechas recientes de ediciones y traducciones modernas. Esta inercia se rompió para Guiberto
de Nogent en la segunda mitad de la década de 1990, pero Baudri de Bourgueil y Roberto de Reims
deben todavía consultarse en la versión de los decimonónicos Recueil des Historiens des Croisades.

32. Baudri de Bourgueil o de Dol, “Historia de peregrinatione Jherosolimitana”, en Recueil des
Historiens des Croisades, t. IV, París, 1879, pp. 1-111; Roberto de Reims o el Monje, “Historia
Jherosolimitana”, en Recueil..., t. III, París, 1866, pp. 717-882.

33. J. Riley-Smith, The First Crusade..., cap. 6, Theological refinement, pp. 135-152.
34. Pedro Tudebodo, “Historia de Hierosolymitano itinere”, en Recueil..., t. III, pp. 1-117; edi-

ción reciente a cargo de John Hugh Hill y Laurita L. Hill, París, 1977; traducción al inglés de los
mismos autores: The History of the Jerusalem Journey, Filadelfia, 1974. Raimundo de Aguilers,



ción más tardía, sin una percepción directa de los eventos, no resta interés a las cró-
nicas posteriores, pues no son, en efecto, una simple transposición refinada de
aquéllas escritas coetáneamente a los sucesos, sino que añaden el encuadre ideoló-
gico de acontecimientos nuevos. Esta explicación de los hechos no puede conside-
rarse construida sin mas en los monasterios francos septentrionales, tan lejanos de
los acontecimientos. Fue más bien una depuración intelectual de una ideología
existente en la propia expedición cruzada, aunque no clara y rotundamente expli-
citada en los textos de los primeros relatores que formaban parte de los distintos
contingentes guerreros. Además, en el caso de Guiberto que nos ocupa y, asimis-
mo, en los otros dos autores, la reflexión aportó también información desconoci-
da, que fue obtenida gracias a relatos de los propios protagonistas de la expedición.
Esta actitud intelectual revela la seriedad de unos escritos, valiosos tanto en los
datos novedosos como en el anclaje del conjunto en una nueva forma de religiosi-
dad.

El libro inicial de los Gesta de Guiberto de Nogent, de creación enteramente
suya, pues el anónimo de referencia entraba in medias res, situaba el llamamiento
de Clermont y los acontecimientos posteriores dentro de una perspectiva general.
Era dentro de este marco donde el autor trazó una síntesis de la evolución del con-
cepto de guerra que se adecuaba a los momentos que hemos esbozado: 

“Si el objetivo de estos hombres [los milites mundanos] hubiera sido pro-
teger la libertad o defender los asuntos públicos, ellos podrían ciertamente
encontrar una justificación honorable para sus actuaciones. Cuando se rechaza
los ataques de las naciones bárbaras o de la gente pagana, ningún guerrero
puede rehusar tomar las armas; fuera de estos casos, siempre ha sido justo hacer
la guerra para defender la santa Iglesia. Pero esta intención piadosa ha llegado
a perderse en los espíritus, pues la envidia desenfrenada de poseer se ha apode-
rado de todos los corazones. Por ello, Dios en la actualidad ha ofrecido com-
bates santos [prelia sancta], donde, tanto los que luchan a caballo como el
pueblo llano, puedan encontrar medios nuevos de ganar su salvación [novum
repperirent salutis promerendae genus], en lugar de matarse entre sí, siguiendo el
ejemplo de los antiguos paganos. De esta forma, no se verán ya obligados a
renunciar por completo a la vida secular, adoptando, según es costumbre, la

136 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

“Historia Francorum qui ceperunt Iherusalem”, en Recueil..., t. III, pp. 231-309; edición moderna
por John Hugh Hill y Laurita L. Hill bajo el título Le “Liber” de Raymond d’Aguilers, París, 1969;
traducción al ingles de los mismos autores: The History of Frankish Conquerors of Jerusalem, Filadelfia,
1968. Fulcheri Carnotensis Historia Hyerosolimitana, ed. Heinrich Hagenmeyer, Heidelberg, 1913;
traducción al inglés de Frances Rita Ryan editada por Harold S. Fink: A History of the Expedition to
Jerusalem, 1095-1127, Knoxville, 1960.



vida monástica o cualquier otra profesión religiosa, sino que accederán hasta
cierto punto a la gracia de Dios, conservando su estado habitual y desempe-
ñando sus funciones en el mundo”35.

Pocas expresiones hay más nítidas que ésta del nuevo protagonismo espiritual
del laico guerrero, que, sin renunciar a su lugar en la sociedad, accedía a un cami-
no de salvación que protagonizaba bajo cobertura eclesiástica. La Iglesia extendía la
red de fidelidades en el campo de la progresión del espíritu, en el cual aspiraba a un
dominio absoluto lejos de cualquier interferencia de reyes o emperadores. Los bella-
tores encontraban así una vía que permitía conjuntar su ocupación mundana y su
devoción religiosa, dentro de una dependencia laxa y limitada en el tiempo hacia la
Iglesia que no comprometía el resto de sus ataduras terrenales.

El abad de Nogent recogió más tarde las mismas ideas en el texto de la alocu-
ción de Urbano II, elaborado ex novo a base de informaciones, pues Guiberto,
entonces un simple monje de la abadía de San Germero de Fly, cercana a Beauvais,
no estuvo presente en Clermont, a diferencia de Baudri de Bourgueil, Roberto de
Reims o Fulquerio de Chartres, que debieron reconstruir en sus escritos el discur-
so sobre la base de los recuerdos que conservaban36. En palabras del cronista
Guiberto, el papa argumentaba: 

“Si os está permitido, guerreros cristianos, tomar las armas para defender la
patria, si pensais que se deben derramar cantidades de sudor para llegar a los
templos de los santos apóstoles o de cualquier otro santo, ¿por qué rehusáis des-
cubrir la cruz, la sangre de Cristo y su tumba, visitarlas y salvar vuestras almas
al hacerlo?. Os habéis visto involucrados en guerras injustas hasta el momento;
en ocasiones os habéis matado los unos a los otros de golpes furiosos sin otro
motivo que la avaricia y el orgullo; habéis merecido por ello la pérdida de la
eternidad y la certidumbre de la condenación. Hoy os proponemos guerras que
llevan en sí mismas el exultante don del martirio, combates a los que se añade
un timbre de gloria para el presente y para la eternidad”37.

Una argumentación similar aparece en el texto de Baudri de Bourgueil. Su pre-
sencia en Clermont no garantiza fidelidad a las palabras del pontífice, pues el cro-

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 137

35. Guiberto de Nogent, op. cit., I.I.59-73, p. 87.
36. La alocución de Urbano II fue estudiada en su día por Dana Carleton Munro en un artí-

culo ya clásico: “The Speech of Urban II at Clermont”, American Historical Review, XI (1906), pp.
231-242.

37. Guiberto de Nogent, op. cit., II.IV.158-168, p. 113.



nista escribió más de una década después, y sus recuerdos algo lejanos resultaron
sin duda coloreados en el relato: 

“Ceñidos con el cíngulo de la milicia estáis henchidos de orgullo; laceráis
a vuestros hermanos y os despedazáis los unos a los otros. La milicia que des-
garra el rebaño del Redentor no es la milicia de Cristo. La Santa Iglesia ha reser-
vado una milicia para sí en defensa de los suyos, pero vosotros la habéis
desfigurado convirtiéndola en malicia. ... . Ahora bien, si queréis cuidar de
vuestras almas, deponed cuanto antes el cíngulo de este tipo de milicia y con-
currid lo antes posible a la defensa de la Iglesia oriental. ... . Es horrendo, her-
manos, verdaderamente horrendo, que extendáis vuestra mano depredadora
sobre cristianos. No es tan malo blandir la espada contra los sarracenos; mas
bien se trata de un bien singular, pues es caridad exponer la vida por los her-
manos [quia et caritas est, pro fratribus animas ponere]”38.

Años más tarde, la defensa de la nueva milicia templaria llevada a cabo por
Bernardo de Claraval no hizo sino seguir idénticas líneas de razonamiento.

De entre la multitud de sugerencias que ofrecen los dos textos reproducidos,
retengamos una: la Iglesia no calificaba ya una determinada guerra de justa y santa,
sino que ofrecía un proyecto de santidad a través de una violencia reglamentada por
ella: nunc vobis bella proponimus decía Urbano II en la versión del sermón exhorta-
torio imaginada por Guiberto de Nogent. La lucha ya no tenía básicamente un
componente defensivo u ofensivo específico. La fides necesitaba extenderse hacia
quienes nunca la habían reconocido, los paganos —los musulmanes eran errónea-
mente calificados como tales—, pero asimismo protegerse de aquéllos que, par-
tiendo de ella, se habían alejado, caso de herejes, cismáticos o simplemente de
quienes no compartían la nueva eclesiología romana. No deja de ser revelador que,
tal como nos refieren todas las fuentes, Bohemundo de Tarento y su contingente
quemaran una fortaleza de maniqueos en su tránsito por la Via Egnatia hasta
Constantinopla39. También es síntomático que el redactor de los Gesta Francorum

138 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

38. Baudri de Bourgueil, op. cit., I.IV, pp. 14-15. Jonathan Riley-Smith ha abundado sobre el
trasfondo ideológico de amor [caritas] a Dios y a los hermanos cristianos, no así a los musulmanes,
que subyacía a todas las empresas cruzadas (“Crusade as an Act of Love”, History 65 (1980), pp. 177-
192; reproducido en Thomas F. Madden ed., The Crusades. The Essential Readings, Oxford, 2002,
pp. 32-50).

39. Gesta Francorum, I.IV, p. 8; Guiberto de Nogent, op. cit., III.II.91-95, p. 139. Bien es cier-
to que la avanzadilla enviada a Antioquia en septiembre de 1098 antes de la llegada del cuerpo expe-
dicionario principal y que estaba constituida por miembros del contingente de Raimundo de
Aguilers, parece haber recabado información de  paulicianos que detentaban una fortaleza en las cer-
canías de la ciudad sin haberles molestado (Gesta Francorum, IV.XI, p. 26).



situara a paulicianos, herejes dualistas, entre los componentes de una fuerza de
socorro musulmana destinada a levantar el cerco cristiano de Antioquía, así como
que también los mencionara entre el ejército de Kerbogha o entre los defensores de
la fortaleza de Arqa, sitiada entre febrero y mayo de 1099 por todos los compo-
nentes de la expedición, a excepción de Bohemundo que permaneció en
Antioquía40. Es irrelevante en este momento el hecho de que, cristianos heréticos
combatieran o no junto a los musulmanes. Lo significativo es que el cronista los
situaba en un mismo plano de maldad que a los sarracenos. Ello delata con clari-
dad el sentido de infideles, que no se encontraba limitado con exclusividad a los
seguidores de Mahoma, sino que se extendía a todos aquellos que no aceptaban la
fides romana. En las situaciones descritas, es cierto que se trataba de una secta más
allá de los límites doctrinales incluso menos exigentes del cristianismo. En otras
ocasiones, caso de las corrientes eclesiológicas imperiales coetáneas, la ortodoxia
doctrinal era irreprochable, la fidelidad a Roma no y, en consecuencia, se podía y
debía actuar contra estas últimas.

La narración que hizo Guiberto del devenir de los cruzados hasta Jerusalén está
plagada de referencias que vuelven una y otra vez a los puntos referidos. La deser-
ción de Guillermo el Carpintero durante el sitio de Antioquía dio lugar a un ácido
comentario, extensible a otros participantes que no hacían gala del suficiente ardor
guerrero: 

“pues, si quienes llevaban a cabo en sus lugares de origen guerras injustas,
cuando despojaban criminalmente a los pobres en su propio beneficio, se
hubieran entonces mostrado tímidos, habrían tenido razón, pues exponían sus
almas a la condenación. Pero, allí donde tienen la total certidumbre de obtener
su salvación [ubi omnimoda salutis erat internae securitas], toda timidez es infi-
nitamente condenable”41.

El abandono de la “santa milicia”, entonces y durante el cerco del atabeg de
Mosul Kerbogha, tras la conquista latina de la ciudad el 3 de junio de 1098, con-
trastaba con el comportamiento de quienes perseveraron, asimilados a monjes por
su penitencia y santidad, en clara referencia a cómo la opción por el comporta-
miento santo desde la vida seglar del combatiente, considerada en principio por el
propio Guiberto, como hemos visto, de rango algo inferior a la vocación monacal,
podía elevarse a cotas de igualdad, aunque tal equiparación sólo sería plena más
tarde en las órdenes militares. El De laude bernardiano llegó a situar por delante a
los freires templarios debido a su doble dedicación. “Tampoco tiene nada de extra-

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 139

40. Op. cit., VIII.XX, p. 45, IX.XXI, p. 49, X.XXXIII, p. 83.
41. Guiberto de Nogent, op. cit., IV.VII.365-370, p. 179.



ordinario —aunque no deja de ser laudable—”, escribía San Bernardo, “presentar
batalla al mal y al diablo con la firmeza de la fe; así vemos por todo el mundo a
muchos monjes que lo hacen por este medio. Pero que una misma persona se ciña
la espada, valiente, y sobresalga por la nobleza de su lucha espiritual, esto sí es para
admirarlo como algo totalmente insólito”42.

La descripción de la inesperada victoria de los cristianos, asediados en
Antioquía frente al conjunto de tropas musulmanas dirigidas por Kerbogha, per-
mitió a Guiberto introducir en la narración una caracterización nítidamente feudal
de la relación de los combatientes con la divinidad. La llegada de tropas celestes
lideradas por los santos militares Jorge, Mercurio y Demetrio fue vista como ayuda
divina al servitium de los cruzados manifestado en la sangre derramada43. Esta vin-
culación personal con la divinidad, que requería servicio, aunque también protec-
ción y ayuda por parte de ella, se vio nítidamente reflejada, tanto en las
escenificaciones presentadas por los Gesta anónimos como por Guiberto de
Nogent, en una anécdota que tuvo lugar tras la toma de Antioquía por los cruza-
dos el 3 de junio de 1098 y después de que se hubiera consumado de inmediato el
sitio al que sometió a la ciudad Kerbogha. Cuando Guy, hermanastro de
Bohemundo, al servicio del emperador Alejo Comneno desde antes de la cruzada,
escuchó de Esteban de Blois, en el campamento de Alejo, levantado en Filomelio
en el corazón de Asia Menor, la probable caída de Antioquía ante el asfixiante cerco
del atabeg de Mosul y, por tanto, el trágico fin de la expedición cristiana, estalló en
un mar de lamentaciones. La ficción de reconstrucción de sus palabras ofrecida por
Guiberto recoge la queja del familiar por la falta de correspondencia divina, en
forma de protección y defensa de los suyos, al servicio de penalidades y muerte en
su nombre ofrecido por los cruzados44. La conclusión era rotunda: “¿a quién encon-
trarás a partir de ahora que quiera obedecer tus designios?”45. Las exclamaciones
eran desde luego retóricas, pues el escritor conocía que Dios había sido fiel a los
suyos, pero el esquema es reflejo fidedigno de cómo las relaciones con la divinidad
se adecuaban a las pautas sociales del momento. Los términos que puso en boca de

140 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

42. Bernardo de Claraval, “Liber ad Milites Templi. De Laude Novae Militiae”, en Obras
Completas de San Bernardo, t. I, Madrid, 1983, pp. 498-499. La traducción castellana no es total-
mente fiel al texto latino, pero se ha mantenido aquí.

43. Guiberto de Nogent, op. cit., VI.IX.197-210, p. 240: ... fusi sanguinis Christo detulere servi-
tium. La presencia de los tres santos guerreros aparecía ya atestiguada en los Gesta Francorum,
IX.XXIX, p. 69. El concurso del legendario ejército de socorro dirigido por los santos Jorge,
Mercurio y Demetrio fue calificado de adiutorium Christi por los dos escritores citados.

44. :... cur populum ... nefandorum hominum gladiis feriendum absque subsidio tuae protectionis
obieceris? (op. cit., V.XXVII.852-856, p. 230); ... cum te ad tuos defendendum universi amodo iudica-
re debeant impotentem? (op. cit., V.XXVII859-860, p. 230).

45. Op. cit., V.XXVII.858-859, p. 230.



Guy el redactor anónimo de los Gesta, a quien debió llegar esta noticia en el vera-
no de 1098 tras la victoria de fines de junio sobre Kerboga, eran aún más radica-
les: “Nosotros y otros cristianos te abandonaremos, y no te recordaremos más, ni
alguno de nosotros escuchará a otro invocar tu nombre”46. El tenor del aparente
exabrupto reflejaba sin duda el sentir de los triunfadores, para quienes la ayuda
divina no era graciosa, sino que obedecía al compromiso adquirido con un pueblo
que manifestaba fidelidad hasta la muerte.

De las varias referencias a la crónica de Guiberto de Nogent se puede inferir un
cuidado discurso teológico acerca de la novae peregrinationis. Habían transcurrido
algunos años, no muchos, desde que un miembro del contingente de Bohemundo
redactara anónimamente sus escuetas narraciones. En ellas las derivaciones ideoló-
gicas justificativas de la expedición y de sus pormenores están ausentes por com-
pleto. En la batalla del Lago de Antioquía, que enfrentó el 9 de febrero de 1098 a
un conjunto de emires con los cristianos que asediaban la ciudad, Bohemundo,
según hemos visto, arengó a su condestable con una exhortación en la que, de
acuerdo a los Gesta, se encontraba la afirmación: “Y conoce realmente que esta gue-
rra no es carnal, sino espiritual”47. Pobre balance explicativo, que no es en modo
alguno enriquecido, en los inicios de la crónica, con la afirmación de que “si cual-
quier hombre, con ardor, y con corazón y mente puros, deseara seguir a Dios y qui-
siera fielmente llevar la cruz tras él, no debería retrasarse en emprender el camino
del Santo Sepulcro”48. Tampoco las razones aducidas para la incorporación de
Bohemundo, que se encontraba en el cerco de Amalfi, al contingente de francos
que atravesaba las península itálica abundan en motivos claros de una decisión que
dejaba a su tío, el conde de Sicilia Roger, solo para someter la revuelta amalfitana;
únicamente hay una vaga referencia a la intervención del Espíritu Santo49. Estas
raquíticas alusiones al contexto espiritual parecen indicar que no existía entre el
común de los cruzados una idea muy depurada del sentido del camino que empren-
dían, lo cual en modo alguno implica que no entrevieran la novedad de la empre-
sa, como hemos podido apreciar a través de numerosos testimonos de los Gesta.

La situación era probablemente distinta entre el alto clero acompañante, caso
del legado papal Ademaro de Puy; ellos debieron tener un sentido más nítido de los
sucesos. Desde luego, entre clérigos y monjes ilustrados de la retaguardia occiden-
tal proclives a las reformas romanas, la percepción del trasfondo de la empresa fue
ya total; los textos del segundo ciclo cronístico así lo atestiguan. Guiberto de
Nogent expresó sin ambages la impronta espiritual de la expedición en frases que

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 141

46. Gesta Francorum, IX.XXVII, p. 64.
47. Op. cit., VI.XVII, p. 37.
48. Op. cit., I.I, p.1.
49. Op. cit., I:IV, p. 7: Sancto commotus [Boamundus] Spiritu.



recuerdan las palabras puestas en boca de Bohemundo por el redactor de los Gesta
y que aparecen desgranadas en el libro VII, el segmento último de la crónica que
narra la llegada a la meta: Jerusalén50.

La pregunta obvia que suscitan las diferencias expuestas entre los relatores pre-
sentes en los acontecimientos y aquéllos situados a distancia geográfica y cronoló-
gica de los hechos radica en saber si el “refinamiento teológico”al que se refiere
Jonathan Riley-Smith era una construcción vacua o respondía a la realidad; si los
simples razonamientos del redactor anónimo, centrados en la meta mítica de
Jerusalén, eran la base del movimiento o sólo un engranaje primario de una maqui-
naria más compleja. En definitiva, si la cruzada era una explosión aristocrático-
popular con tintes escatológicos o un imperfecto encauzamiento papal de un
dinamismo social con derivaciones ideológicas, realizado en función de sus intere-
ses de construcción de un poder ecuménico. En Historia no son aplicables los con-
trafactuales, por lo que no es posible determinar si hubiera germinado una
corriente de impronta parecida sin impulso papal. Pero dos puntos sí que nos per-
miten proyectar algo más de luz sobre esta cuestión. Los aspectos varios en que se
concretó la espiritualidad cruzada —martirio, santidad o remisión de pecados— no
comportaban en sí mismos novedad alguna. Sin embargo, su articulación sí resul-
tó innovadora y estuvo ligada al nuevo concepto de Iglesia emanado de Roma.

No existe confrontación bélica de envergadura a todo lo largo de la Primera
Cruzada en que las fuentes no hagan referencia explícita al carácter de mártires de
los caídos51. Xerigordon y Civetot, las dos masacres que pusieron fin en septiembre
y octubre de 1096 a la aventura popular predicada por Pedro el Ermitaño52, la toma
de Nicea el 19 de junio de 109753, las batallas de Dorileo el 1 de julio de 109754 o

142 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

50. De his itaque spirituali solum desiderio ceptis patratisque preliis ... (Guiberto de Nogent, op.
cit., VII.29-30, p. 267); ... numquam a seculorum tales extitisse principiis, qui pro sola expectatione emo-
lumenti spiritualis tot corpora sua exposuere suppliciis (op. cit., VII.V.237-240, p. 275).

51. Distintos autores han dedicado trabajos a este tema: Jonathan Riley-Smith, “Death on the
First Crusade”, en David Loades ed., The End of Strife. Papers Selected from the Proceedings of the
Colloquium of the Commission Internationale d’Histoire Ecclésiastique Comparé held at the University
of Durham, Edimburgo, 1984, pp. 14-31; H. E. John Cowdrey, “Martyrdom and the First Crusade”,
en Peter Edbury ed., Crusade and Settlement, Cardiff, 1985, pp. 46-56; Jean Flori, “Mort et marty-
re des guerriers vers 1100. L’exemple de la Première Croisade”, Cahiers de civilisation médiévale, 34
(1991), pp. 121-139; Colin Morris, “Martyrs on the Field of Battle before and during the First
Crusade”, Studies in Church History, 30 (1993), pp. 93-104.

52. Gesta Francorum, I.II, p. 4; Guiberto de Nogent, op. cit., II.X. 545-546, p. 126. En ambos
casos se indica que fueron los primeros mártires de la cruzada.

53. Gesta Francorum, II.VIII, p. 17. Guiberto de Nogent, op. cit., III.VIII, 359-361, 406-412,
440-443, pp. 148, 150-151; III.IX. 478-489, pp. 152-153. En este último texto Guiberto de Nogent
extendió el munus martirii a quienes habían muerto de hambre.

54. Op. cit., III.X. 568-569, 572-573, 597-599, pp. 156 y 157.



de la Torre Mahumeria en marzo de 1098, el sitio de Arqa entre febrero y mayo de
109955, todos estos enfrentamientos generaron abundantes bajas que las fuentes
incorporaron a la nómina de mártires. La referencia suele ser más lacónica en los
Gesta, más rica de contenido ideológico en Guiberto de Nogent. Así, respecto a la
pugna en torno a la fortaleza extramuros de Antioquía acaecida en marzo 1098, el
relator anónimo se limitó a decir: 

“En dicho día más de mil de nuestros combatientes a caballo o a pie sufrieron
martirio; creemos que fueron al cielo y allí recibieron la estola del martirio” 56.

Sin embargo, Guiberto de Nogent se extendió en el valor redentor de una
muerte por la fe: 

“Se cree que los nuestros sufrieron más de mil bajas. Aquéllos que fueron con-
siderados dignos de aprobación por el testimonio de su fe recibieron tras la muer-
te gloriosas recompensas por sus sufrimientos. Quienes hubieran debido soportar
castigo por sus pecados, por la sola efusión de su sangre, purgaron completamente
toda falta”57.

La batalla final de Antioquía frente a Kerbogha el 28 de junio de 1098 no desa-
tó en los dos cronistas de referencia menciones a martirio. En las consideraciones
previas al choque, Guiberto de Nogent sí introdujo dos interesantes alusiones a él.
La primera se refería a los clérigos no combatientes que precedían al ejército y esta-
ban dispuestos a padecer muerte58; nada nuevo había en el ofrecimiento pacífico de
la propia vida en el contexto de una batalla. La segunda expresaba una doble vir-
tud entre los guerreros, militarem ferociam ... martirii ... modestiam59. La antinomia
de los términos era sólo aparente y reflejaba con brillante concisión el núcleo cen-
tral del nuevo camino de perfección: al punto culminante de la espiritualidad que
era el martirio o muerte sacra, según equivalencia formulada por el propio cronis-
ta en otro lugar60, se accedía mediante la práctica de virtudes militares.

Conocemos los nombres de los caídos más significados. Guiberto de Nogent
dedicó especial atención a una persona de menor renombre cercana a él, Mateo,
cuya familia detentaba beneficios y prestaba homenaje a los padres del cronista.
Sirvió durante un tiempo al emperador Alejo Comneno y, cautivo en la cruzada,
fue decapitado al negarse a renunciar a su fe “y enviado cerca de ese Dios, cuya
muerte había deseado imitar tan ardientemente”61. El monje cronista, que conocía
el final trágico de Esteban de Blois en su retorno a Ultramar como cruzado en

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 143

55. Gesta Francorum, X.XXXV, p. 85; Guiberto de Nogent, op. cit., VI.XXIII.887-889, p. 265.
56. Gesta Francorum, VII.XVIII, p. 40.
57. Guiberto de Nogent, op. cit., IV.XIV.665-670, p. 191.
58. Op. cit., VI.VII.130-133, p. 237.
59. Op. cit., VI.VII.153-156, p. 238.
60. Op. cit., VI.XXIII.888, p. 265.
61. Op. cit., IV.XVIII.871-911, pp. 198-199; la cita concreta se encuentra en 908-909, p. 199.



1101, extendió el manto del martirio a su muerte en Ramla en mayo de 1102, fin
que lavaba la indignidad de su deserción anterior en Antioquía y, a través de la
acción meritoria última, elevaba su comportamiento por encima de aquéllos que,
cumplido el voto cruzado, volvían al pecado62. Parece que hubo alusión papal a esta
vía de santidad en la alocución de Clermont; al menos uno de los futuros relatores
del hecho cruzado presente allí, Baudri de Bourgueil, hizo menciones indirectas a
ello en su versión del discurso pontificio63. También cronistas generales, caso de
Hugo de Santa María, monje de Fleury-sur-Loire, recogieron algo más tarde el
detalle. Este escritor fue todavía más rotundo que Baudri: 

“Aseguró [Urbano II] que podían estar convencidos de una recompensa
gloriosa e inefable en el cielo todos aquellos que, marcados por el signo de la
cruz del Señor, tomaran por esta razón el camino del Santo Sepulcro ... .
Después, todos los obispos que se encontraban allí atestiguaron que aquéllos
que defendieran el cristianismo de estas tempestades inminentes serían admiti-
dos entre los santos mártires y que sin ningún genero de duda recibirían en este
siglo la gloria de la fama y en el cielo una recompensa inefable”64.
La acogida entre los mártires que gozaban de la vida eterna indicaba que el pre-

mio se refería a aquéllos que murieran por la fe en el transcurso de la expedición.
Estas alusiones eclesiásticas o cronísticas no significaban ruptura alguna. La

noción de martirio para quienes lucharan contra paganos era antigua. Nada menos
que a comienzos del siglo X, Abbon de Saint-Germain, siguiendo una tradición
habitual en aquellos difíciles tiempos, estimulaba a los combatientes contra los nor-
mandos introduciendo explícitamente esta recompensa:

“¡Francia, guárdate tú misma! No dejéis a vuestros enemigos crecer y multi-
plicarse, sino al contrario, como lo manda la Escritura, combatid por vuestra
Patria; no tengáis miedo a morir en la guerra de Dios [in bello Dei]; con toda
seguridad, si encontrarais allí la muerte, seréis santos mártires [sancti martyres eri-
tis]. ... . Por tanto, participad seguros en la guerra del Señor [intrate securi in
bellum domini dei]”65.

144 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

62. Et certe multo meliorem eius fugam arbitror, quae indecens factum martirii repensione correxit,
quam eorum perseverantiam, quorum reditus se in totius spurcitiae et sceleris profunda deflexit (op. cit.,
V.XXV.797-801, p. 228).

63. Pulchrum sit vobis in illa civitate mori pro Christo, in qua pro vobis Christus mortuus est.
Ceterum si vos citra mori contigerit, id ipsum autumate mori in via si tamen in sua Christus vos invene-
rit militia. ... et vel victoriosi ad propria remeabitis, vel sanguine vestro purpurati, perenne bravium adi-
piscemini (Baudri de Dol, op. cit., I.IV, p. 15).

64. Hugo de Fleury, “Liber modernorum regum francorum” ed. G. Waltz, en MGH, Scriptores,
IX, ed. J. H. Pertz, Hannover, 1851, pp. 392-393.

65 “Sermo VI. Adversus raptores bonorum alienorum. Sermo ad milites”, en Ute Oennerfors
ed., Abbo von Saint-Germain-des-Prés’ 22 Predigten. Kritische Ausgabe und Kommentar, Frankfurt,
Berna, Nueva York, Nancy, 1985, p. 98-99.



Con anterioridad, a mediados del siglo IX, el papa León IV, activo en la defen-
sa del laico frente a los piratas musulmanes, había dirigido en 853 una epístola
Exercitui Francorum, que defendía a la cristiandad franca frente a las invasiones
vikingas; en ella aseguraba que la muerte en combate implicaría el reino celeste66.
Sobre este texto del pontífice se basó el canonista Ivo de Chartres a fines del siglo XI
para garantizar el cielo a quienes murieran por la salvación de la Patria, la verdad de
la fe y la defensa de los cristianos67. Pero los beneficios espirituales que comportaba
el martirio no afectaron sólo a la lucha contra paganos. Los patarinos milaneses que
fallecieron en defensa de propuestas reformadoras, y específicamente Erlembardo
muerto violentamente en 1075, entraron asimismo en la nómina de mártires68.

La muerte inferida en combate era así servicio a Cristo y la recibida implicaba
garantía de salvación. Más tarde, Bernardo de Claraval, en su loa de los milites tem-
plarios, esbozó esta misma idea: “La muerte del pagano es una gloria para el cris-
tiano, pues por ella es glorificado Cristo. En la muerte del cristiano se despliega la
liberalidad del Rey, que le lleva al soldado a recibir su galardón”69; es decir, la sal-
vación. Como hemos ya observado repetidamente, el abad cisterciense no hizo sino
sintetizar y llevar a sus últimas consecuencias una serie de propuestas desarrolladas
previamente en el curso de la Primera Cruzada e incluso con anterioridad. La nova
militia, el Temple, seguía la senda del novus miles cruzado que emprendía una nova
peregrinatio. La diferencia no era tan significativa cualitativamente: el combatiente,
profeso con voto perpetuo, quedaba incorporado de forma explícita a la Iglesia
regular; el servicio a Cristo se ampliaba a unas prácticas comunitarias litúrgicas,
aunque el eje seguía siendo la lucha armada por la fe. La espiritualidad del freire
quedaba así institucionalizada a perpetuidad; la temporalidad del servitium de
quien se comprometía mediante un voto cruzado se convertía de ese modo en
dependencia permanente expresada a través de un instituto ligado directamente a
la sede de Pedro mediante la exención.

La idea de martirio estaba intrínsecamente ligada a la de santidad. Para los inte-
grantes de la expedición cruzada no existía una rígida separación entre su mundo

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 145

66. ... quisquis (quod non optantes dicimus) in hoc belli certamine fideliter mortuus fuerit, regna illi
celestia minime negabuntur. Novit enim omnipotens, si quislibet vestrum morietur, quod pro veritate fidei
et salvatione anime ac defensione patrie christianorum mortuus est, ideo ab eo pretitulatum premium con-
sequetur, en MGH, Epistolae V, ed. Ernst Dümmler, Epistolae selectae... Leonis IV, ed. Adolph de
Hirsch-Gerenth, Berlín, 1899, p. 601.

67. Ivo de Chartres, Decretum, X.87 (Quod regum coelorum consequantur qui pro defensione
Christianorum occisi fuerint. Idem [Leo IV] exercitui Francorum) en Jean Paul Migne ed. , Patrologia
Latina, t. 161, cols. 719-720.

68. C. Erdmann, The Origin..., p. 142; J. Flori, La guerre sainte..., pp. 183-189.
69. Bernardo de Claraval, “Liber ad Milites Templi...”, p. 502-503. Las reticencias sobre la tra-

ducción al castellano se mantienen.



de servicio a Cristo y el de quienes gozaban de la vida eterna tras haber cumplido
fielmente sus obligaciones para con la divinidad. Sus méritos no eran tampoco infe-
riores. Existía un clima común de servir a Dios con sus actos, válido para quienes
lo realizaban en aquel mismo momento, incluso a costa de su vida, y para quienes
lo habían ya cumplido y disfrutaban como premio del beneficio de la salvación.
Esta identidad la reflejó San Andrés en una de las visiones de Pedro Bartolomé en
junio de 1098, instándole a descubrir la Santa Lanza, enterrada en la catedral de
Antioquía, en los momentos más angustiosos del ataque de Kerbogha sobre la ciu-
dad. Raimundo de Aguilers, defensor de la veracidad de la aparición celeste a un
humilde provenzal, puso en boca del santo estas palabras: 

“¿No sabes por qué Dios os ha conducido aquí, cuánto os ama y cómo os
ha escogido a vosotros especialmente?. Os ha hecho venir aquí para vengar la
afrenta sufrida por él mismo y por los suyos. Os ama de tal manera que los san-
tos, que gozan ya del descanso, conociendo con antelación la gracia de la dis-
posición divina, querrían estar ellos mismos en carne y hueso aquí para luchar
con vosotros. Dios os ha elegido de entre todas las gentes, igual que las espigas
de trigo son recogidas entre malas hierbas. Verdaderamente sois superiores en
méritos y en gracia a todos aquéllos que vinieron antes y que vendrán después
que vosotros, como el oro tiene más valor que la plata”70.
Tal voluntad de participación celeste, se hizo presente, según todas las crónicas,

coetáneas o posteriores, en la batalla de Antioquía que quebró la presión musul-
mana sobre la ciudad recién conquistada. En palabras del autor de los Gesta, pre-
sente en el enfrentamiento:

“Aparecieron entonces de la parte de las montañas un incontable número
de combatientes sobre caballos blancos con estandartes también completa-
mente blancos. Cuando nuestros hombres lo vieron no entendían lo que esta-
ba ocurriendo o quiénes pudieran ser estos hombres hasta que cayeron en la
cuenta de que éste era el socorro que enviaba Cristo, y que los líderes de dicha
comitiva eran San Jorge, San Mercurio y San Demetrio. Todo esto es cierto, ya
que muchos de los nuestros lo vieron”71.
La devoción a alguno de estos santos, en el interior de la expedición que fue

descendiendo hacia Jerusalén en la primavera de 1099, se manifestó en la erección
del obispado de Ramla, dentro de la última etapa del trayecto antes de visualizar la
ciudad santa el 7 de junio de 1099. La tradición indicaba que en aquella villa se
encontraba la tumba de San Jorge; en realidad, había sido enterrado en la cercana
Lydda, aunque los musulmanes habían destruido la iglesia que cobijaba sus restos.

146 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

70. Raimundo de Aguilers, “Historia Francorum qui ceperunt Iherusalem”, X (Incipit inventio
Domini lanceae), en Recueil des Historiens des Croisades, t. III, París, 1866, p. 254.

71. Gesta Francorum, IX.XXIX, p. 69



Para honrar a un santo, tan inserto en la mentalidad cruzada que se le había ima-
ginado combatiendo junto a los cristianos en Antioquía, los líderes de los contin-
gentes acordaron elegir un obispo en Ramla —el rango episcopal recayó en el
clérigo normando Roberto de Rouen— y levantar allí una basílica que mantuviera
la memoria del martir72.

Todas estas manifestaciones de fluidez de las relaciones entre santos y comba-
tientes en el curso de la Primera Cruzada, igual que el martirio, no aportan nove-
dad alguna. Durante los siglos X y XI, los dos ordines de oratores y bellatores, antes
antitéticos, fueron acercándose progresivamente. El culto y advocación de los san-
tos militares se extendió, a la par que se requirió su protección en la guerra y menu-
deó su participación directa, junto a ejércitos celestes, en batallas73. Todo ello
formaba parte del fortalecimiento de una idea y práctica de guerra santa, que se
extendía a la utilización de emblemas de contenido sacro, el vexillum sancti Petri
entre otros74, y también a recompensas espirituales, que, ya en pleno desarrollo del
movimiento reformador eclesiástico, fueron ofrecidas en un sinfín de momentos y
situaciones, a Erlembaldo y otros patarinos, a los combatientes antiimperiales ger-
manos o a aquéllos que se enfrentaban al clero simoniaco en Francia75. El disfrute
genérico de la vida eterna se concretó en ocasiones en remissio penitentie76, que
reconducía las penitencias hacia objetivos queridos por la sede de Pedro; tal fue el
caso del ofrecimiento a los combatientes en la campaña de Barbastro recogido en
la controvertida carta de Alejandro II al clero de Volturno77. Las propuestas espiri-

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 147

72. Op. cit., X.XXXVI, p. 87. ...qui [principes] hoc ob cultum amoremque martiris obnixe fieri
petiverant; así lo expresó Guiberto de Nogent, op. cit., VII.I.100-101, p. 269.

73. Una imagen legendaria similar en la Península Ibérica es la ofrecida por la aparición del
apóstol Santiago en una caballo blanco en los momentos más críticos de la batalla de Clavijo.

74. Carl Erdmann dedicó especial atención a los emblemas sacros antes y durante el periodo
reformador eclesiástico (op. cit., cap. I: Holy Banners, pp. 35-56, y cap. VI: Vexillum Sancti Petri, pp.
182-200). Antes de su magna obra de 1935 había publicado distintos artículos sobre este tema:
idem, “Das Wappen und die Fahne der römischen Kirche”, Quellen und Forschungen, 22 (1930-
1931), pp. 227-255; idem, “Kaiserfahne und Blutfahne”, en Sitzungsberichte der preussischen
Akademie der Wissenschaften, Berlín, 1932, pp. 868-899; idem, “Kaiserliche und päpstliche Fahnen
im hohen Mittelalter”, Quellen und Forschungen, 25 (1933-1934), pp. 1-48.

75. J. Flori, La guerre sainte..., p. 218.
76. Las indulgencias en el ámbito de las cruzadas hasta 1216 han sido objeto de una tesis doc-

toral leída en 2004 por Ane L. Bysted en la Universidad del Sur de Dinamarca (In Merit as well as
in Reward. Indulgences, Spiritual Merit, and the Theology of the Crusades, c.1095-1216). Agradezco a
la Dra. Bysted el haber podido consultar este trabajo que permanece todavía inédito.

77. La edición de la carta se debe a Samuel Loewenfeld ed. (Epistolae Pontificum Romanorum
ineditae, Leipzig, 1885, reimpr. Gratz, 1959, doc. núm. 82, p. 43). La transcripción de Loewenfeld
ha sido reproducida en multitud de ocasiones, entre otros, por Michel Villey (La Croisade. Essai sur
la formation d’une théorie juridique, París, 1942, p. 143, n. 7), por José Goñi Gaztambide (Historia
de la Bula de la Cruzada en España, Vitoria, 1958, p. 50, n. 18), por H. E. John Cowdrey (The



tuales también adoptaron la forma de remissio peccatorum, que implicaba una total
limpieza de culpas; este beneficio fue otorgado, por ejemplo, por Gregorio VII en
1080 a quienes apoyaran a Rodolfo en contra de Enrique IV, emperador excomul-
gado78. En resumen, la utilización de un distintivo, en este caso la cruz de tela por
la que después conoceremos el movimiento, o la remisión de pecados tampoco fue-
ron, pues, signos plenamente caracterizadores de la cruzada. Antecedían a ella en
algunos decenios.

La llave explicativa del movimiento cruzado y de la espiritualidad inherente a
él no reside en la originalidad intrínseca de sus rasgos externos más llamativos, lla-
mamiento papal, voto, indulgencias y otros privilegios —por ejemplo, la protec-
ción de bienes y familiares de los que partían—, según el conocido cuarteto de
elementos caracterizadores delimitado por Jonathan Riley-Smith79. Se encuentra
más bien en la capacidad eclesial de aglutinación del conjunto con un fin que ser-
vía a las necesidades de todo tipo de los participantes —sociales, económicas e ide-
ológicas— y también a la Iglesia de Roma, en su proyecto de construcción de un
dominio de base espiritual, el único ámbito en que podía ejercer cierto control,
aunque con lógicas derivaciones hacia lo temporal, concretadas en un predominio
político último sobre el resto de las emergentes monarquías feudales. La espiritua-
lidad expandida se expresó en la cruzada, pero también coetáneamente en el deno-
minado nuevo monacato y en las órdenes militares, ambos emergidos del mismo
caldo de cultivo y en evidente interrelación con la nova peregrinatio. Más allá del
benedictinismo tradicional, todos estos institutos dilataban los caminos de perfec-
ción al introducir institucionalizadamente en ellos determinadas formas de guerra,
trabajo o asistencia a pobres y enfermos, pero desde una innovadora dependencia,
central, prioritaria y continuada, a la sede romana, posibilitada a través de un nuevo
sentido de la exención o vinculación directa al papa. Evidentemente, la cruzada no
podía cumplir este último requisito, pues el compromiso era temporal y genérico.
La espiritualidad inherente a ella, añeja en bastantes de sus componentes externos,
sí que respondía en el fondo a esta articulación romana en construcción, manifes-
tada, en lo que a las grandes expediciones hacia Jerusalén se refiere, no tanto en la
alocución papal de noviembre de 1095, de la que poseemos sólo visiones persona-
les posteriores, sino en las vivencias de quienes participaron en la primera expedi-
ción y en la depuración que de ellas hicieron cronistas posteriores.

148 LUIS GARCÍA-GUIJARRO RAMOS

Cluniacs and the Gregorian Reform, Oxford, 1970, p. 126, n. 2) y por Alberto Ferreiro (“The siege
of Barbastro: A Reassessment”, Journal of Medieval History, 9 (1983), p. 142, n. 11). Carl Erdmann
considera que “es la primera indulgencia cruzada de la que poseemos texto” (The Origin..., p. 138).

78. Eric Caspar, “Das Register Gregors VII”, VII-14a, en Monumenta Germaniae Historica,
Epistolae Selectae, Berlín, 3ª ed., 1967, pp. 486-487; traducción al inglés por H. E. John Cowdrey,
The Register of Pope Gregory VII, 1073-1085. An English Translation, Oxford, 2002, p. 344.

79. Jonathan Riley-Smith, What Were the Crusades?, 3ª ed., San Francisco, 2002, pp. 3-5.



Una mirada final hacia los Gesta y Guiberto de Nogent resume el papel central
articulador del papado en la empresa cruzada que una parte de la historiografía
anglosajona reciente ha devaluado en aras de una emergencia desde abajo del sig-
nificado del proyecto, y de una construcción dinámica in situ del universo ideoló-
gico por parte de los propios expedicionarios. El 1 de agosto de 1098, poco más de
un mes después de la victoria decisiva sobre Kerbogha, falleció en Antioquía el lega-
do papal Ademaro de Puy. El cronista anónimo, al anotar la pérdida, se refirió a él
como rector et pastor, es decir, como coordinador interno de la expedición y conse-
jero espiritual80. Años más tarde, Guiberto, en un ejemplo más del proceso de acla-
ración ideológica que supuso su obra y la de los otros relatores post eventum,
transformó los sustantivos en pater et dux, mostrando ya sin ambages el papel direc-
tor del enviado del papa81. La desaparición del obispo de Puy dio paso al desmiga-
jamiento de la cruzada en una multiplicidad de intereses nobiliarios antes
ahormados, lo cual en modo alguno indica que la expedición dejara de ser un pro-
yecto papal. La época de crisis que se inició reflejó solamente la ausencia de una
autoridad moderadora romana en el seno de un contingente plural. En palabras del
propio Guiberto, Ademaro “había conseguido soldar todos los corazones en la con-
cordia y la armonía”82. Evidentemente la espiritualidad anidaba en cada cruzado,
pero no era simple creación suya, sino una manifestación social de trazos nuevos
que no hubieran tenido la oportunidad de emerger de no ser por el dinamizador
sentido global que aportó la Iglesia romana.

PERFECCIÓN ESPIRITUAL Y GUERRA POR LA FE EN EL TRANSCURSO ... 149

80. Alii vero qui in Antiochia remanserant steterunt in ea cum gaudio et laetitia magna, quorum
rector et pastor extitit Podiensis episcopus (Gesta Francorum, X.XXX, p. 74).

81. Etsi enim pontifices [los prelados que había en la expedición tras el fallecimiento del legado]
illic alii, glorioso illo homine, qui eorum specialis pater et dux fuerat deputatus, obeunte remanserant, non
tanti pendebant tamen illos, presertim cum meminissent se non eo his, quo illi uni fuerant, iure commis-
sos. Dum ergo nemini singulariter parent et universa inter eos estimantur equalia, fiebant sepius, dum
vulgi libido prevalet, apud ipsos minus apta iudicia (Guiberto de Nogent, op. cit., VI.XXII.795-802,
p. 262).

82. Op. cit., VI.XXII.789-790, p. 262.




