
345Arxiu d’Etnografia de Catalunya, n.º 27, 2024

Ressenyes

González Alcantud, José Antonio (2022). Las catástrofes 
y los elementos. Historia cultural. Editorial Universidad de 
Granada

Jordi Moreras Palenzuela
Profesor agregado Serra Húnter, DAFiTS (URV)
jordi.moreras@urv.cat
https://orcid.org/0000-0002-8557-821X

Tras decidirme a hacer la reseña del libro de José Antonio González Al-
cantud, éste reposó durante unas semanas en una de las estanterías de 
mi casa en compañía de la compilación de escritos de Georg Simmel so-
bre el pesimismo, editados por Sequitur en 2017. No sé por qué establecí 
esta correlación entre uno y otro texto. Al poco tiempo, volví a la carga 
añadiendo a la pila el libro de Ignasi Terradas, Mal natural, mal social (Ed. 
Barcanova, 1988), recuperado con nostalgia de una librería de segunda 
mano, y recordando aquellas viejas fotocopias en donde se argumentaba 
que las teorías sociales intentan explicar cómo se produce la sociedad 
ante, o de acuerdo, con las inclemencias y condicionantes marcados por 
la Naturaleza. Con estas presuntas complicidades, inicié la lectura del 
trabajo de González Alcantud que, como el resto de sus obras que he te-
nido el placer de leer, te sumerge en una concatenación de argumentos, 
sólidamente documentados, y que vuelve a ser una prueba más de su 
más que notable capacidad analítica. Esta obra, cuya génesis se remonta 
a tres décadas atrás, se fundamenta sobre la compilación de textos pre-
viamente publicados o inéditos, que han sido actualizados o reenfocados 
en el contexto del reset pandémico, al que el autor dedica sus dos últimos 
apartados.

Las catástrofes, como manifestaciones indómitas de la fuerza de una 
Naturaleza que desde hace milenios la Humanidad intenta domeñar, sir-
ven no sólo de correctivo del antropocentrismo y de nuestra innata con-
dición supremacista ante el medio que habitamos, sino también como 
sucesos (en su sentido absolutamente literal, algo importante; o incluso 
“lo imposible”, recuperando el título de la película de J.A. Bayona de 2012 

mailto:jordi.moreras@urv.cat
https://orcid.org/0000-0002-8557-821X


346 Arxiu d’Etnografia de Catalunya, n.º 27, 2024

Ressenyes

sobre el tsunami en Tailandia), que ponen a prueba a las sociedades que 
los padecen. El descubrimiento de Copérnico inició el declive de la vi-
sión antropocéntrica del mundo, y la pérdida de confianza en la racio-
nalidad tecnológica nos acerca a la conciencia del Antropoceno en el que 
habitamos. Pero las muescas catastróficas que la Naturaleza ha marcado 
en el orgullo humano, por su contundencia e imprevisibilidad desafían 
nuestra capacidad de comprensión, pero siguen estando presentes en el 
recuerdo de muchas sociedades.

González Alcantud se centra en el estudio de los cuatro principales 
elementos que, desde la Antigüedad clásica, ya habían sido identificados 
como la fuente de la vida (la tierra, el agua, el fuego y el aire), pero que al 
mismo tiempo suponen las cuatro amenazas fundamentales para la su-
pervivencia de esta. De los cuatro elementos, González Alcantud dio bue-
na cuenta en diferentes volúmenes que coordinó en la extinta colección 
de antropología en la editorial Anthropos. Cuatro elementos que, por su 
manifestación en ausencia o exceso, así como por la ambigüedad que ha 
acompañado a lo largo de la historia su manejo, apropiación o control, 
han sido la fuente de salvación, pero también de condena para la Huma-
nidad. El enfoque de González Alcantud se sitúa dentro del ámbito de la 
historia cultural, intentando mostrar cómo las sociedades han tenido que 
hacer frente y significar sus encuentros y sus desencuentros con respecto 
a estos cuatro elementos naturales.

El recuerdo de la tierra que tiembla (en los casos de Lisboa en 1755 y 
Granada en 1884, comparados por González Alcantud) revela el conjunto 
de explicaciones que surgen para responder a lo inexplicable. La geología, 
como ciencia que estudia el tiempo y la presión, nos proporciona detalla-
dos mapas tectónicos que permiten considerar la existencia de mayores 
o menores frecuencias en los movimientos de las primeras capas de la 
corteza terrestre. Nos hablan de probabilidades, pero no pueden pronos-
ticar. Hasta aquí llega la ciencia, por el momento. Pero a lo largo de la his-
toria ha sido posible buscar otras causalidades mucho menos empíricas, 
aunque con un valor superior en términos de creencias: el castigo divino 
ante la degradación de las costumbres, el advenimiento del fin del mun-
do, el destino trágico de algunas naciones desafortunadas… El aprendiza-



347Arxiu d’Etnografia de Catalunya, n.º 27, 2024

Ressenyes

je moral de una catástrofe cunde mucho más entre poblaciones sobreco-
gidas, que entre las que se encuentran ávidas de explicaciones científicas. 
Si para algunos la tierra es plana, ¿por qué dudar de aquellos que piensan 
en el flagelo del castigo divino?

No todas las aguas revueltas pasan ordenadamente bajo el puente. 
Eso cuando hay agua, porque este es un elemento vital para la vida (nues-
tro cuerpo es agua, dicen), tanto cuando escasea como cuando se excede. 
Sin lugar a duda, el carácter relativo de ambos conceptos ha tomado es-
pecial relevancia en el contexto de sequía estructural que afecta al con-
junto de sociedades que compartimos una misma latitud. Esa campaña 
institucional que afirma que “el agua no cae del cielo” merece un análisis 
bien detallado, metáfora que quiere apelar a un consumo racional en un 
contexto de planificada irracionalidad hídrica. Si la base de la civiliza-
ción se fundamenta sobre la contención y conducción del agua (Wittfogel 
dixit), es porque se fundamenta sobre el principio de capacidad huma-
na para evitar y prevenir grandes avenidas de agua. Todo el componente 
beneficioso del agua, y su contribución al concepto de higiene que se ha 
convertido en deseable en nuestra sociedad, es comparable también a los 
ímprobos intentos para evitar el efecto mortífero del exceso de agua. Con 
las evidencias de un cambio climático a nivel planetario, el agua se con-
vierte en un elemento azaroso.

Y sin agua, no podemos apagar los fuegos, cuyo potencial destructivo 
es más tenido que su capacidad para construir cultura. Si para Herácli-
to el fuego era el origen del mundo, según Lévi-Strauss es el elemento 
que facilita el paso de la Naturaleza a la Cultura. Pero el fuego quema, 
no se deja manejar y se expande por otros materiales ígneos: como cual-
quier forma de fundamentalismo cultural. Los hogares no lo serían sin el 
fuego, y sin su luz no hubiera sido posible refugiarse en cuevas y pintar 
un mundo cotidiano. Con el calor que provoca, no se hubiera desplegado 
la tecnología que nos ha propulsado hasta el presente. Ese calor del que 
huimos en canículas cada vez más prolongadas, y que genera sequedad 
en los campos e incendios en los bosques. El que arrasa ciudades, el que 
incita adoradores que desean prender el mundo, y el que se combina con 



348 Arxiu d’Etnografia de Catalunya, n.º 27, 2024

Ressenyes

la tierra en la eyección de ceniza y lavas. Es sin duda uno de los elementos 
más ambiguos: ilumina, pero también incendia.

Y el aire que respiramos desde que la vida salió del agua, es creador de 
un sinfín de metáforas. Convertido en viento, como causante de estados 
mentales alterados: cita González Alcantud los “aventados” de Tarifa, que 
también se podría aplicar a otros lugares, como el Monte Toro en Me-
norca. El viento que mueve molinos, barcos y cometas; pero también el 
viento violento, con su variada terminología según su intensidad y acervo 
geográfico (tormentas, huracanes, tifones, tornados, galernas, …). Aún en 
quietud, el aire puede ser dañino: por estar contaminado, por ser vehícu-
lo de transmisión de elementos radioactivos, por convertirse en elemento 
capaz de formar atmósferas explosivas (como el gas grisú), por transfor-
marse en humo fruto de la combustión de gases.

Los elementos pueden ser atribuidos como los factores que conducen 
a las catástrofes, y así han sido interpretados a lo largo de la historia. In-
terrogar las causas de una catástrofe es también pensar en la culpabili-
dad respecto a lo ocurrido. En el marco de nuestras sociedades, a cada 
catástrofe le sigue su comisión de estudio como forma de rendir cuentas 
y responsabilidades, a pesar de que ello no siempre pueda ser posible. 
Pero las sociedades como nos indica González Alcantud saben definir los 
perfiles de los causantes de desatar la violencia destructiva de los elemen-
tos y, por ello, establecer sus propias culpabilidades: los incendiarios y 
su pasión ígnea; los que construyeron edificios en los cauces naturales 
de agua, o que no hicieron caso de las normativas arquitectónicas en zo-
nas habitualmente sacudidas por los terremotos; los que contaminan el 
agua, el aire o la tierra. Figuras culpables, en definitiva, de la catástrofe. 
Pero de la misma manera que se identifican los culpables, se enaltecen 
las figuras virtuosas que luchan contra los elementos desatados. De entre 
ellos, y explícitamente analizados por González Alcantud, se encuentran 
los bomberos, pero también los miembros de equipos salvavidas en nau-
fragios o inundaciones. Y también los ecologistas, que denuncian los ex-
cesos urbanísticos sobre el medio ambiente, y la necesaria reconciliación 
con la Naturaleza.



349Arxiu d’Etnografia de Catalunya, n.º 27, 2024

Ressenyes

Las catástrofes inquietan nuestra cotidianidad, por su carácter azaro-
so y por el impacto que tienen a nivel humano y material. Pero las prin-
cipales catástrofes que son atribuidas a la combinación de elementos 
no son aquellas que nos sobresaltan de madrugada o sobrecogen ante la 
lectura matinal de las noticias. Los desastres climáticos azuzados por la 
mano del hombre han generado el desplazamiento forzado de millones 
de personas. Eso no es un epifenómeno de nuestra normalidad; es una 
de las muchas catástrofes a las que nos hemos acostumbrado, y que nos 
ha llevado a comprender los diferentes valores que damos a las víctimas, 
depende que las consideremos como propias o ajenas.

Fue necesario una pandemia global para demostrar que la fragilidad 
es constitutiva de la condición humana, y no sólo patrimonio de pueblos 
desfavorecidos por la geopolítica actual. Y como no podría ser de otra ma-
nera, esta situación de excepcionalidad social (que no sólo sanitaria) ha 
servido para mostrar nuestras costuras sociales en términos de respuesta 
a lo impredecible. La gestión de la crisis y las respuestas implementadas 
por los estados han servido para poner en evidencia su incapacidad para, 
en palabras de González Alcantud, “dar amparo a sus ciudadanos, pues ya 
no aparecen como el orden omnipotente y omnisciente capaz de contro-
larlo y saberlo todo, quedando en evidencia frente a la auto-organización 
de colectivos ciudadanos desamparados”. El aprendizaje por extraer de 
lo sucedido ha de servir para poner en cuestión esa confianza tecnoló-
gica-racional hacia un futuro en permanente crecimiento, porque para 
González Alcantud “se acabó el tiempo del riesgo y la reflexividad, y co-
mienza el de la incertidumbre secularizada”.

Una de las dimensiones que no se explicita en el texto, a pesar de que 
su autor refiere algunas situaciones concretas participadas por él mismo, 
es la referencia a la proliferación de “voces expertas” que pueblan nues-
tros medios de comunicación, a fin de explicar lo sucedido tras cada tra-
gedia. Durante la pandemia se popularizó el término de infodemia, para 
referirse a ese exceso de información derivada de su seguimiento. Pero 
una cosa es el exceso de información (o de desinformación, que a fin de 
cuentas forma parte del mismo registro), a cuya gestión y discriminación 
estamos condenados debido a nuestra dependencia del mundo digital, 



350 Arxiu d’Etnografia de Catalunya, n.º 27, 2024

Ressenyes

y otra muy diferente es el exceso de obviedades y nociones comunes que 
esparcen los llamados “especialistas” que habitan en los ecosistemas me-
diáticos. Los tertulianos que fueron presentados como expertos en pro-
pagación vírica, mudaron en conocedores de las dinámicas tectónicas 
ante la erupción volcánica de La Palma. La “todología”, verdadera espe-
cialidad de estas voces locuaces, nunca debieron leer a Simmel, que en 
1888 ya decía que “cuando más alejada está una cuestión de la posibilidad 
de una solución empírica y exacta, tanto más inciertos e incontrolables 
se vuelven los distintos valores de los juicios emitidos sobre ellas; y tanto 
más fácil resulta para un orador superficial e indocumentado sobrepasar, 
a ojos de la muchedumbre, al orador sabio, pues los juicios del segundo 
son comedidos y llenos de reservas, mientras que el primero acostumbra 
juzgar a voz en grito y sin vacilación, y la muchedumbre exige siempre 
determinaciones dogmáticas: las mismas circunstancias que cierran las 
bocas escrupulosas son las que abren aquellas que carecen de todo repa-
ro”. Tenemos la suerte de que antropólogos como José Antonio González 
Alcantud proporcionan análisis profundos, con contenido y bien contex-
tualizados, a fin de ayudarnos a comprender las catástrofes como sucesos 
sociales con trascendencia cultural.


	González Alcantud, José Antonio (2022). Las catástrofes y los elementos. Historia cultural. 

